VOORgIJ HET TABOE

18 Taboes voor (on)gelovigen 34 Het taboe van de dood
Ruimte voor vreedzame dialoog Of de dood van het taboe?

22 Het belang van vrij onderzoek 38 De nieuwe preutsheid
“Wetenschap mag je niet censureren” Een gezond evenwicht vinden

24 Het taboe rond spiritueel atheisme 40 Gender onder vuur
Een uitnodiging om grenzen te verleggen De strijd om identiteit

28 Praten helpt echt, luisteren ook 43 Doordacht
Op gesprek gaan, een afbrokkelend taboe? Een verzameling weetjes en tips:
inspiratie voor de lessen zedenleer
32 Wel of geen kinderen?
Keuze tijdelijk in de vriezer



Dossier: Voorbij het taboe

© Hadrian / Shutterstock.com

nderzoek toont aan dat atheisme in veel delen van
de wereld nog steeds taboe is. Ook andere taboes
kunnen door een dominant religieus of ideologisch
wereldbeeld in stand worden gehouden. In een seculiere
rechtsstaat is er een wettelijke ruimte om vrij te spreken,
maar het blijft essentieel om een cultuur te bevorderen
waarin dialoog en meningsverschillen vreedzaam kunnen
plaatsvinden.

Bert Goossens

18 deMens.nu Magazine Dossier



Vrijheid van meningsuiting, met inbegrip
van persvrijheid, is een grondrecht,
verankerd in de Belgische Grondwet:
dat recht is niet absoluut, er zijn immers
wetten tegen laster en eerroof, tegen
het aanzetten tot haat, discriminatie of
geweld, en tegen negationisme

Vrijheid van levensovertuiging

Het Freedom of Thought Report van
Humanists International, de wereldwijde
koepelorganisatie van humanistische en
seculiere organisaties, bestudeert elk jaar
de situatie op het gebied van wetgeving en
mensenrechten voor humanisten, atheisten
en niet-religieuzen over de hele wereld.

Daaruit blijkt dat zeventig procent van de
wereldbevolking in landen leeft waar de
uiting van humanistische waarden ernstig
wordt onderdrukt en waar de volledige ver-
wezenlijking van iemands recht op vrijheid
van godsdienst of overtuiging onmogelijk is.
In veel landen staan er sterke straffen op, tot
opsluiting en de doodstraf toe.

Waarom wordt er wereldwijd zo repressief
tegen ongelovigen en andersdenkenden
opgetreden? Machtsbehoud speelt daarin
een centrale rol. Dictaturen gebruiken reli-
gie en ideologie om de bevolking te binden
en afwijkende gedachten te onderdrukken.
Sociale controle is daarbij van groot belang:
het breken met religieuze normen kan tot
een breuk met familie en sociale netwerken
leiden. Op persoonlijk niveau is levensbe-
schouwing vaak diep in iemands identiteit
verankerd, waardoor kritiek gevoelig ligt.

Wettelijk kader
Taboes kunnen wettelijk worden vastgelegd.
Wetten tegen blasfemie en het bekritiseren

van religie worden in sommige landen nog
steeds actief gehandhaafd en kunnen ern-
stige gevolgen hebben voor degenen die
zich ertegen uitspreken.

In Belgié voorziet de wet ruimte om vrij te
spreken. Vrijheid van meningsuiting is een
grondrecht, verankerd in artikel 19 van de
Grondwet. Dat recht is niet absoluut. Er
zijn immers wetten tegen laster en eerroof,
tegen het aanzetten tot haat, discriminatie of
geweld, en tegen negationisme. Ook uitin-
gen die de openbare orde verstoren, kunnen
worden beperkt. De Belgische wetgeving
streeft naar een balans tussen vrije menings-
uiting en bescherming tegen schadelijke
uitingen. In specifieke gevallen beoordeelt
een rechter of iets onder het recht van vrije
meningsuiting valt of in strijd met de wet is.

Een concreet voorbeeld daarvan is de
recente hetze rond een ophefmakende
column van Herman Brusselmans in het
weekblad Humo. Het Joods Informatie-
en Documentatiecentrum (JID) had
Brusselmans rechtstreeks voor de rechtbank
gedaagd, omdat het vindt dat de auteur in
zijn column had opgeroepen tot haat en
geweld tegen de Joodse gemeenschap.

Op zich is dat een gezonde manier van hoe
onze democratie conflicten oplost: via een
uitgebreid maatschappelijk debat en de
rechtspraak. Wel is het problematisch als

er een cultuur ontstaat waarin mensen wor-
den aangeklaagd wanneer ze een scherpe
mening uiten, zeker wanneer dat binnen een
satirisch format gebeurt. Dat kan immers tot
een cultuur van zelfcensuur leiden.

Humor en satire hebben een belangrijke
functie in een open samenleving, ze zorgen
ervoor dat taboes doorbroken kunnen wor-
den. Dat blijkt ook uit het VRT-programma
Taboe waarin comedian Philippe Geubels
gevoelige thema’s aankaart en voor een
breed publiek bespreekbaar maakt.

Religie en taboes

Op 7 januari 2015 drongen twee islamitische
extremisten in Parijs het kantoor van het sati-
rische weekblad Charlie Hebdo binnen. Ze
vermoordden in totaal twaalf mensen. De
aanval was een vergelding voor de publicatie
van spotprenten van de profeet Mohammed,
wat door de daders als godslastering werd
beschouwd. De aanslag leidde tot wereld-
wijde steun voor persvrijheid, met de slogan
‘Je suis Charlie’, maar ook tot verhitte debat-
ten over de grenzen van satire en religieuze
gevoeligheid.

Wetten die de vrijheid van meningsuiting
bewaken, zijn een belangrijke voorwaarde
om onderwerpen bespreekbaar te maken,
maar niet afdoende. Er kan ook een cultuur
ontstaan waarin men bepaalde onderwer-
pen liever vermijdt. Sociale druk kan net zo

Dossier deMens.nu Magazine |

© Shutterstock.com

19



20

com

© Shutterstock.

Dossier: Voorbij het taboe

effectief taboes handhaven als wetgeving.
Religieuze voorschriften en culturele tradities
kunnen die sociale druk creéren. In West-
Europa zorgde een dominante christelijke
cultuur er eeuwenlang voor dat vrouwen
niet dezelfde rechten als mannen genoten.
Vaak werden die niet eens expliciet vastge-
legd, maar sociaal opgelegd. Het was taboe
voor een vrouw om ongehuwd te blijven en
een eigen leven en carriere uit te bouwen.
Evengoed was het een taboe om het als
man voor vrouwenrechten op te nemen. Dat
was ondenkbaar en onbespreekbaar.

Apostasie, geloofsverzaking of afstand
nemen van het geloof dat men heeft
aangehangen, is in veel religieuze gemeen-
schappen nog steeds een groot taboe.
In haar debuutboek /k ga leven geeft de
Nederlandse auteur Lale Gul op openhar-
tige wijze inzicht in haar worsteling met de
islamitische en culturele verwachtingen bin-
nen haar familie en in haar zoektocht naar
vrijheid. Het leidt tot een radicale breuk met
haar gemeenschap, intimidatie en doods-
bedreigingen.

Niet alle religieuze voorschriften leiden tot
dergelijke conflicten. Veel moslims ver-

A

mijden varkensvlees en alcohol, terwijl ze
wel aanvaarden dat er mensen zijn die
er andere overtuigingen en gebruiken op
nahouden.

Levensbeschouwelijke overtuiging
als taboe

Ondanks de wettelijke ruimte waardoor in
Belgié het vrij beleven van een levensbe-
schouwing aanwezig is, voelen mensen
zich niet altijd comfortabel om over hun
diepste overtuigingen te praten.

In het online praatprogramma #BelRiadh
getuigen jongeren dat ze scheef worden
bekeken wanneer ze zeggen dat ze gelovig
zijn. Spreken over geloof voelt soms aan als
een coming-out. Imam Khalid Benhaddou
bevestigt er dat stereotiepe beelden van
gelovigen hardnekkig zijn.

Zit geloof in een seculiere samenleving in
het verdomhoekje? Daar kunnen we toch
enkele kanttekeningen bij maken. Religie,
en het christendom in het bijzonder, blijft
immers sterk verankerd in de Belgische
samenleving. Ongeveer zeventig procent
van de Belgische scholen is van katho-
lieke signatuur. Ook in de zorgsector is

Levensbeschouwing biedt een taal

om over diepe existentiéle vragen te
reflecteren: om een waardevolle en
respectvolle dialoog met andersdenkenden
aan te gaan, is het belangrijk om eerst

de eigen levensbeschouwelijke taal te
leren spreken, pas dan kunnen er stevige
bruggen met anderen worden gebouwd

een christelijke visie nog sterk aanwezig,
van ziekenhuizen tot woonzorgcentra. In
de politiek zijn er verschillende partijen en
individuen die zich uitspreken als christelijk
geinspireerd. Paus Franciscus kreeg bij zijn
bezoek aan Belgié in september 2024 een
bijzondere behandeling als religieuze leider
door op het Koninklijk Paleis ‘de natie’ te
mogen aanspreken. Zo zijn er nog tal van
voorbeelden te bedenken.

Religie speelt dus wel degelijk nog een
belangrijke rol in onze samenleving. Wel
wordt er niet altijd makkelijker over gepraat.
Geloofsovertuigingen zijn diep verankerd in
onze identiteit en kunnen daardoor gevoe-
lig liggen. Net zoals politieke discussies in
sommige kringen worden vermeden om
de vrede te bewaren, wordt ook levensbe-
schouwing vaak terzijde geschoven. Terwijl
dialoog net zeer verrijkend kan zijn.

Dialoog vanuit de eigenheid

Een wettelijk kader en voldoende ruimte
voor kritische columns en scherpe satire
zijn cruciaal om levensbeschouwelijke
taboes te doorbreken, maar even belang-
rijk is het om als samenleving voldoende
dialoog en uitwisseling te voorzien.

| deMens.nu Magazine Dossier



Atheistische spiritualiteit, een vorm van
spiritualiteit zonder geloof in een god of
bovennatuurlijke krachten, hoeft geen
taboe te zijn: het biedt een alternatief voor
religieuze zingeving door verwondering,
ethiek en verbondenheid op rationele en
wetenschappelijke inzichten te baseren

Het officieel onderwijs zet daar het
jongste decennium sterk op in.
Interlevensbeschouwelijke competenties zijn
binnen het officieel onderwijs een verplicht
onderdeel van de levensbeschouwelijke
vakken, zoals zedenleer en godsdienst. In
de derde graad van het GO! onderwijs van
de Vlaamse Gemeenschap wordt sinds
september 2024 een van de twee lesuren
levensbeschouwing ingericht als interlevens-
beschouwelijke dialoog. Met die initiatieven
worden bruggen geslagen tussen denkbeel-
den en gemeenschappen.

Je zou denken dat het goed is om nog
een stapje verder te gaan, zoals de
Vlaamse regering wil doen, en een vak
interlevensbeschouwelijke dialoog in te voeren
(en de aparte levensbeschouwelijke lessen
af te schaffen). Dat zou echter diepgang
missen, omdat gevoelige onderwerpen vaak
beter vanuit een eigen levensbeschouwelijk
referentiekader besproken kunnen worden.
Levensbeschouwing biedt immers een taal om
over diepe existenti€le vragen te reflecteren.
In het vak niet-confessionele zedenleer is er
bijvoorbeeld ruimte om het over gender- en
transrechten te hebben, thema’s die elders
vaak gevoeliger liggen. Om een waardevolle

en respectvolle dialoog aan te gaan, waarin
moeilijke onderwerpen bespreekbaar
worden, is het belangrijk om eerst de eigen
levensbeschouwelijke taal te leren spreken.
Pas dan kunnen er stevige bruggen met
andersdenkenden worden gebouwd. De
rol die de leerkrachten levensbeschouwing
daarbij spelen, mag niet worden onderschat.

Taboes voor atheisten

Vrijzinnig humanisten staan voor het principe
dat alles bespreekbaar moet zijn. Toch heb-
ben ook zij rode lijnen, zoals de bescherming
van mensenrechten en een correcte toepas-
sing van de scheiding tussen kerk en staat.
In Belgié is het secularisme stevig ingebed,
maar ook bij ons is er nog werk aan de win-
kel, bijvoorbeeld op het vlak van een gelijke
behandeling van levensbeschouwingen.

Voor sommige militante atheisten betekent
secularisme niet alleen de scheiding van
kerk en staat, maar ook het volledig terug-
dringen van religie uit de publieke sfeer. Zij
begrijpen moeilijk hoe mensen, ondanks de
overvioed aan kennis en wetenschappelijke
inzichten, nog steeds in een god geloven. De
zogenoemde nieuwe atheisten, met Richard
Dawkins als een van de prominente verte-

genwoordigers, wijzen religie radicaal af. Dat
kan leiden tot een vereenvoudigde analyse,
waarbij wereldproblemen volledig aan religie
worden toegeschreven.

Ook voor atheisten kan interlevensbeschou-
welijke dialoog verrijkend zijn. Het vergroot
wederzijds begrip en kan ook inspireren tot
nieuwe vormen van zingeving. Ook vormen
van spiritualisme hoeven voor vrijzinnigen
namelijk geen taboe te zijn.

Atheistische spiritualiteit, een concept
ontwikkeld door de Belgische filosoof
Leo Apostel, verwijst naar een vorm van
spiritualiteit zonder geloof in een god of
bovennatuurlijke krachten. Het biedt een
alternatief voor religieuze zingeving door
verwondering, ethiek en verbondenheid op
rationele en wetenschappelijke inzichten te
baseren.

Secularisme en interlevensbeschouwelijke
dialoog hoeven elkaar niet uit te slui-
ten. Integendeel, beide zijn nodig om een
samenleving te creéren waarin we vrij kunnen
spreken over onze diepste overtuigingen.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Shutterstock.com

21



Het belang van vrij onderzoek

“Wetenschap mag je niet censureren”

© Shutterstock.com

22

| OSOLE RO S ROURRY

L

Gustaaf Cornelis over wetenschappelijk onderzoek: “Neem de tijd om dingen grondig te bestuderen
en reflecteer over je onderzoek. Wees transparant. Laat je niet ideologisch sturen. De kern van het

humanisme en het Verlichtingsdenken is net de autonomie van het denken.”

ustaaf Cornelis is hoogleraar wetenschapsfilosofie
aan de Vrije Universiteit Brussel. Nadat rond

2010 een aantal gevallen van wetenschapsfraude
de media haalde, verdiepte hij zich in het thema. Van het
gebruik van generatieve artificiéle intelligentie tot niet grondig
gevoerde onderzoeken, in onderstaand gesprek opent hij de
deur van wetenschappelijke taboes. Tegelijkertijd pleit hij voor
‘betrouwbare traagheid’.

Wanneer spreken we van een taboe?

Als het om een thema gaat waarover men-
sen niet willen praten en waarover je weinig
informatie kan inwinnen. Zodra iemand het
aankaart, merk je in de wandelgangen dat de
tongen loskomen. Zeg je ermee naar buiten

te willen treden, dan gaan de lippen weer op
slot. Zo gaf ik aan de VUB een lesmarathon
voor jongeren over seksualiteit. Tijdens een
debat ging het over verliefdheid op een leer-
kracht. Leerlingen en leerkrachten vonden het
moeilijk om openlijk over het thema te spre-

Esther Meuwis

ken, maar uiteindelijk kwamen de verhalen
aan de opperviakte. Nadien wilde een student
lerarenopleiding een doctoraatsonderzoek
voeren naar hoe zo’n situatie ontstaat en hoe
je daarmee kan omgaan; ze kreeg echter nie-
mand officieel voor de microfoon.

| deMens.nu Magazine Dossier



Heb je zelf een taboe?

Nee, filosofen hebben daar lak aan. Doorgaans
gaan wetenschappers geen taboe uit de weg
en willen ze controversiéle thema’s bestude-
ren. Hoe gevoelig bepaalde onderwerpen ook
Ziin, je mag wetenschap niet censureren, want
dat is het einde van het vrij onderzoek.

Vroeger werd er in wetenschappelijke studies
weinig rekening gehouden met sensibiliteiten
van individuen of groepen in de maatschappij.
Vandaag zijn burgers mondiger, waardoor er
meer gevoeligheden naar boven komen. Toch
moeten we ook leren omgaan met ideeén die
niet bij het wereldbeeld passen. Wel mogen
wetenschappers niet bruuskeren en moeten
ze hun onderzoeksresultaten op een empa-
thische manier verwoorden. Onderzoek uit
de weg gaan of resultaten achterhouden, is
echter een brug te ver.

Zijn er taboes in de wetenschap?

Samen met onderwijsfilosoof Marijke Van
Viasselaer werk ik rond het gebruik van genera-
tieve Al bij studie en onderzoek. (Generatieve Al
is een vorm van artificiéle intelligentie die nieuwe
content kan creéren of genereren, zoals tekst,
afbeeldingen, video’s en audio, door te leren van
bestaande gegevens, red.) Universiteiten nemen
daarin een voorzichtige houding aan en geven
liever niet toe dat de outputs het wetenschap-
pelijk onderzoek bedreigen. Alle universiteiten
claimen tegenwoordig dat ze aan vrij onderzoek
doen, maar als puntje bij paaltie komt, is dat niet
zo. Ook dat potje blijft vaak gedekt.

Door een te hoge prestatie-, excellentie- en
publicatiedruk ontstaat er slordige weten-
schap. De beoordeling van een curriculum
vitae gebeurt vaak alleen op de hoeveelheid
publicaties en projecten die op iemands naam
staat. Als wetenschapper word je gedwon-
gen om opportunistisch te zijn, anders haal
je de quota niet. Dat maakt dat mensen fou-
ten maken, te kort door de bocht gaan of te
snel conclusies trekken. Er zijn daardoor veel
wetenschappers met een burn-out of onder-
zoekers die er de kantjes aflopen. Een sterk
geweten is essentieel voor wetenschappers.

Tachtig tot negentig procent van de onder-
zoekers en studenten gebruikt generatieve
Al en chatbots in meer of mindere mate. Dat
is nefast. Het is een taboe waar veel weten-
schappers over zwijgen.

Elk element van een onderzoek kan door
generatieve Al gebeuren. |k overloop even de
fasen: “Ik kan niets nieuws bedenken en vraag
ideeén aan generatieve Al. Vervolgens laat ik
Al onderzoeksvragen bedenken en koppel ik
daar methoden aan om een experiment uit te
voeren. Na afloop van het experiment vraag
ik Al die resultaten te analyseren, in grafieken
te gieten en verwijzingen naar gelijkaardige
onderzoeken te geven. Met die informatie
stel ik een wetenschappelijk artikel op. Het
eindresultaat stuur ik naar reviewers. Die gaan
het artikel uit tijdsbesparing niet zelf nalezen,
maar vragen aan generatieve Al om het te
beoordelen. De auteur ontvangt het onder-
zoek terug met suggesties voor verbeteringen.
Die vraagt weer aan Al om de aanpassingen
door te voeren. Uiteindelijk verschijnt het arti-
kel in een wetenschappelijk tijdschrift en op
het internet. Daar gaat Al dan weer mee aan
de slag.” Nu vraag ik je, waar is er in die cirkel
nog een rol voor de mens?

Ik heb de indruk dat men het probleem niet
onder ogen wil zien. Als je een onderzoek uit-
besteedt aan generatieve Al en het volledig
controleert, kost het evenveel tiid als het hele
onderzoek zelf te voeren. Dus gaan weten-
schappers slechts deeltjes controleren en
z0 sluipen er fouten in. Er verschijnt dan een
enorm aantal artikels die we niet meer gelezen
krijgen. En waarvan we niet meer weten of ze
betrouwbaar zijn. Bovendien leert ook gene-
ratieve Al niets bij als we onze onderzoeken
niet zelf doen.

Zijn er dan geen ethische commissies?
Tien jaar al zijn er ethische commissies aan de
universiteiten. Die bestaan uit juristen en erva-
ren onderzoekers uit het vakgebied. Er zetelen
zelden ethici of filosofen in - dat is overigens
ook niet verplicht. De ethische commissies
gaan na of het aangevraagde onderzoek
ethisch verantwoord is. Ze geven adviezen en
controleren of het in overeenstemming met de
regelgeving is.

Tegen een wetenschapper die wat kort door
de bocht gaat en voor de deadline nog snel
een projectaanvraag inzendt, wordt dan bij-
voorbeeld gezegd: “Je statistiek is niet in
orde. Je gaat iets uit de taboesfeer halen,
maar wie wordt er beter van? Stond je stil bij
de gevolgen van je studie? Leidt ze niet tot
stigmatisering van de doelgroep?”

Wetenschapsfilosoof Gustaaf Cornelis

Heb je een suggestie voor de toekomst?
Heb vertrouwen in wetenschappers en in
wat ze doen. Dat is het enige wat enige
zekerheid oplevert en de wereld hopelijk wat
beter maakt.

Aan wetenschappers geef ik de boodschap:
neem de tijd om dingen grondig te bestude-
ren en reflecteer over je onderzoek. Geef de
burgers goede redenen om te vertrouwen op
de resultaten van wetenschappelijke publica-
ties. Wees transparant over het onderzoek.
Laat je niet ideologisch sturen.

Let op met Al. Het gebruik van gespecia-
liseerde artificiéle intelligentie die je traint
om problemen in een onderzoekdomein
op te lossen, is oké - los van de ecologi-
sche bezwaren. Maar je kan als humanist
niet achter het gebruik van generatieve Al
staan. De kern van het humanisme en het
Verlichtingsdenken is net de autonomie van
het denken.

Wetenschappers mogen fouten maken. We
weten dat ze er soms naast zitten, maar er
is niets beters. Kijk naar alles wat we leerden
over de natuur, de sterren, de mens zelf ...
Al die mooie en bruikbare kennis kwam voort
uit de koker van wetenschapsmensen die vrij
waren om te denken.

Dossier deMens.nu Magazine |

© ID / Bart Dewaele

23



24

Dossier: Voorbij het taboe

Het taboe rond spiritueel atheisme
Een uithodiging om grenzen te verleggen

Spiritueel atheisme verwijst naar een visie waarbij individuen een existentiéle zoektocht
ondernemen, zonder de noodzaak van een god of andere bovennatuurlijke entiteiten: dat kan
zich uiten in een diepgaande waardering voor het universum, het zoeken naar betekenis in het
leven of het ervaren van verbondenheid met anderen en de natuur

oewel het vrijzinnig humanisme kritisch

staat tegenover allerhande taboes binnen de

samenleving, zijn er toch ook een aantal thema’s
die op weerstand stuiten, zoals het ‘spiritueel atheisme’. Wat
houdt spiritueel atheisme echter in? Waar komt het taboe
vandaan en kunnen we het ontkrachten?

Een existentiéle zoektocht

Het begrip ‘spiritueel atheisme’ is een
gelaagd begrip. Het woord ‘spiritueel’ bete-
kent letterlijk ‘geestelijk’ en refereert aan een
zelfbewustzijn in verbinding met de totaliteit
van het leven, de wereld enzovoort. Spiritueel
atheisme verwijst naar een visie waarbij indivi-

duen een existentiéle zoektocht ondernemen,
zonder de noodzaak van een god of andere
bovennatuurlijke entiteiten. Die zoektocht kan
zich uiten in een diepgaande waardering voor
het universum, het zoeken naar betekenis in
het leven of het ervaren van verbondenheid
met anderen en de natuur. Het belangrijkste

Patricia Van de Velde

kenmerk is dat er geen geloof in een hogere
macht aanwezig is. In plaats daarvan wordt
spiritualiteit geinterpreteerd als een manier om
de menselijke ervaring in al haar complexi-
teit en schoonheid te begrijpen, zonder te
verwijzen naar religieuze dogma’s of boven-
natuurlijke verklaringen.

| deMens.nu Magazine Dossier



Bij het zoeken naar auteurs die zich in dat
thema verdiepen, kom je vaak uit bij een
introductie vanuit een eigen beleving en
een eigen kijk op het leven. Waarom het
thema mij precies aanspreekt, is te kade-
ren binnen mijn eigen levensfilosofie en het
ontstaan ervan. Mijn vader is een uitge-
sproken atheist en mijn Taiwanese moeder
is een protestantse, beinvloed door het
boeddhisme en het tacisme. Antropoloog
Rik Pinxten heeft me als kunstweten-
schapper met het vak ‘Vergelijkende
studie van religies’ op weg geholpen om
vandaaruit mijn eigen levensbeschouwing
te definiéren.

Nadenken over het grotere geheel

Ik vraag me vaak af wat het leven, de dood,
geluk en menselijkheid betekenen binnen
het grotere geheel van deze global village.
Ik ben praktisch en geestelijk aangetrok-
ken tot een verruiming van mijn niet-gelovig
zijn. Ervaringen die me daarin gesterkt
hebben, zijn bijzondere momenten van
ontmoeting en verbinding met onbeken-
den, bijvoorbeeld tijdens een rondleiding
in het VolXmuseum in Deurne met kinderen
die zeggen ‘dit is de mooiste dag van mijn
leven’, bij een groepsgezang in India naast
een boom die het hele dorp stutte en bijj
een rondleiding in het MAS in Antwerpen
waarbij jongeren hun krachtobjecten teken-
den en erover vertelden.

Het taboe rond spiritueel atheisme binnen
de vrijzinnigheid komt voort uit de lange
geschiedenis van verzet tegen religieuze

dogma’s en de wens om wetenschap en
rationaliteit voorop te stellen: het vraagt
om een heroverweging van wat we onder
spiritualiteit verstaan en hoe we die in
een moderne, op kennis gebaseerde
samenleving kunnen integreren

Ik geloof in de kracht van bezinning, medita-
tie en kritisch denken. Overgangsmomenten
waar samenhorigheid, bezieling, passie en
liefde aan te pas komen, raken mij diep. Ik
ben ontroerd door kunst, muziek, erfgoed,
bergen en natuur. De natuur kan me bij-
voorbeeld verrassen in mijn moestuin en me
vervullen met dankbaarheid voor het leven.
Ik kan ook ontroerd raken door stoeten,
fakkeltochten, rituelen en plechtigheden.
Z0 heb ik voor mijn dochters een speciaal
lentefeest georganiseerd dat bij hen en de
familie nog lang nazinderde. Het deed hen
met verwondering stilstaan bij die bijzondere
levensfase.

Na het lezen van het boek Goddeloos:
waarom we atheisme nodig hebben van
Stine Jensen, filosoof en bekroond met de
prijs ‘Atheist van het jaar 2024, kan ik met
zekerheid stellen dat ik wil pleiten voor wat
Zij een baldadig en teder atheisme noemt,
een nieuwe vorm van spiritueel atheisme.
Over die tedere dimensie schrijft ze: “Dat
inzicht verruimt je denken en maakt het
mogelijk om ook de samenwerking met
gelovigen vaker op te zoeken en daar lol
in te hebben; immers, de atheist is vaak
gepreoccupeerd met dezelfde zaken als
de theist: zingeving, god(deloosheid), het
goede en het kwade, de rol van het esthe-
tische en cultuur.” Zij heeft “eigenlijk geen
taboe, een heel enkele keer wat hoon”

ervaren. “De term opent zelfs wat deuren
naar mensen die atheisme associéren met
iets hards en kils. Maar niet gelovig zijn.”
Naast die tederheid heb je ook baldadigheid
nodig, aldus Jensen, “omdat er nog altijd
veel wanpraktijken plaatsvinden in naam van
God.” En ze preciseert: “Als atheist moet je
opkomen voor het recht om niet te geloven,
want dat is niet gegarandeerd.”

Spirituele zorgverleners

Als we filosoof Leo Apostel volgen, de
grondlegger van het begrip ‘spiritueel
atheisme’, hoeft dat geen negatieve
connotatie te dragen, maar gaat het
over verwondering, de aandacht buiten
jezelf plaatsen en een verruiming van het
bewustzijn door stilte, meditatie en zonder
dogma’s. Karen Frangois, hoogleraar filosofie
aan de Vrije Universiteit Brussel, geeft aan
dat Leo Apostel een denkkader heeft willen
bieden waarin ook vrijzinnigen zich voor een
verruimde belevingservaring kunnen vinden.

Wellicht doet de term te veel aan esote-
rie denken, maar dat hoeft niet zo te zijn.
Misschien is het zoeken naar een betere term
voor die strekking, want daar wringt het bij
sommige vrijzinnigen. Het woord ‘spiritueel’
doet aan ‘religiositeit’ denken en dat wil men
vermijden. Terwijl het gaat om een existenti-
ele bezinning op jezelf en de wereld zonder
godsbeeld.

Dossier deMens.nu Magazine |

© United Archives / WHA, Germany

25



© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

Dat onderwerp komt ook regelmatig aan bod
in gesprekken met vrijzinnig humanistische
consulenten in de huizenvandeMens. Voor
de meesten van hen is existentiéle expertise
hét uitgangspunt van hun dagelijks werk. In
2024 organiseerden ze een studiedag rond
het thema ‘spiritueel atheisme’ om het taboe
te doorbreken, hoewel ze aangeven in de
praktijk zelf geen taboe meer te ondervinden.
Een eerdere studiedag over spiritualiteit, in
2007, leidde tot het boek De kunst buiten het
zelf te treden: naar een spiritueel atheisme
met bijdragen van onder anderen Gily Coene,
Jean Paul Van Bendegem, Eddy Borms en
Daniel Acke.

Vrijzinnig humanistische consulenten hel-
pen anderen als spirituele zorgverleners bij
plechtigheden en zingevingsgesprekken,
net zoals moreel consulenten in gevange-
nissen, ziekenhuizen, woonzorgcentra en bij
Defensie ook doen. Samen met de andere
levensbeschouwingen geven ze op die
manier betekenis aan ieders levensvragen.
De leuze ‘ken jezelf’ werd al in de Griekse
oudheid gebruikt. ‘Kom tot jezelf’ zijn dan

weer woorden die je tegenwoordig in de
happy business tegenkomt, in zelfhulpboe-
ken, bij retraites, coaching allerhande en
therapieén. Heel wat mensen zoeken morele
steun bij de uitdagingen van het leven en de
dood. Ze vinden niet altijd hun weg naar
de vrijzinnigheid. Misschien rust daar nog
een taboe op? Het atheisme en het vrijzinnig
humanisme geven nochtans, net als religies
en godsdiensten, betekenis, zin en woorden
aan het moeilijk uitspreekbare. Is dat niet de
essentie van een levensbeschouwing? Het
doet ons nadenken over welke zingevende
kaders er voor niet-gelovigen zijn. Welke
rituelen en gebruiken zijn er voor de atheist?

Achter het taboe

Het taboe op het begrip ‘spiritueel atheisme’
berust op het gegeven dat spiritualiteit vaak
met het verlaten van rationaliteit, weten-
schap en ethiek wordt geassocieerd.
Vrijzinnig humanisten benadrukken het
wetenschappelijk denken, het bewijs en
het menselijk vermogen om betekenis te
scheppen in een wereld die geen inherente
goddelijke bestemming heeft. Spiritualiteit

associéren ze met een geloof in het boven-
natuurlijke. Die visie zorgt ervoor dat heel
wat vrijzinnige denkers zich ongemakkelijk
voelen bij de gedachte dat spiritualiteit en
atheisme verenigbaar kunnen zijn. Evenwel
Zijn sommige vrijzinnigen ook vrijmetselaars
en behoren ze tot een loge, een vereniging
van ‘spirituele bouwvakkers’, rijk aan ritue-
len en symboliek.

Er kan ook de angst voor het verlies van
gemeenschappelijke grond zijn. Sommige
vrijzinnige gemeenschappen delen de over-
tuiging dat spiritualiteit, als die al bestaat,
noodzakelijkerwijs rationeel en gestoeld
op wetenschap en ethiek moet zijn. Het
idee dat spiritualiteit los van een georga-
niseerd systeem van geloof kan bestaan,
kan als een bedreiging voor de identiteit
van de gemeenschap zelf worden gezien.
Vrijzinnigen die stevige kritiek op religie
en mysticisme hebben, kunnen spiritueel
atheisme als een soort terugkeer naar de
vage en onzekere gebieden van religieuze
ervaring beschouwen, iets wat ze liever ver-
mijden.

deMens.nu Magazine Dossier



Spiritueel atheisme kan een

brug slaan tussen verschillende
wereldbeschouwingen: in een tijd waarin
de wereld steeds meer gepolariseerd
raakt, biedt het de mogelijkheid om
gemeenschappelijke menselijke waarden
te vinden zonder dat men het rationalisme
of de wetenschap hoeft los te laten

Een weg naar verbinding

Toch heeft het spiritueel atheisme veel te bie-
den aan de bredere vrijzinnig humanistische
gemeenschap. Het geeft de mogelijkheid
om een dieper gevoel van verbinding te
ervaren. Het moedigt mensen aan om hun
eigen betekenis te zoeken in het leven en
de wereld om hen heen, wat tot een grotere
mate van zelfreflectie en persoonlijke groei
kan leiden. Dat kan bijzonder waardevol zijn
voor mensen die zich niet met traditionele
religies willen identificeren, maar wel naar
een vorm van spiritualiteit verlangen die hen
helpt om met het grotere geheel van het
bestaan om te gaan.

Een spiritueel atheisme doet geen afbreuk
aan de atheistische strijd van secularisering
en neutraliteit. Ook voor het wetenschappe-
lik denken staat de deur open, want er zin
recente onderzoeken op het gebied van tiid en
ruimte, van kwantumfysica en andere discipli-
nes die het immateriéle bestuderen. Hoe staat
de academische (westerse) wereld tegenover
de Chinese geneeskunde en begrippen als
‘chi’, levensenergie en energetisch bewust-
zijn? Nick Jankel, auteur van Spiritual Atheist:
a Quest to Unite Science and Wisdom into a
Radical New Life Philosophy to Thrive in the
Digital Age, verwijst in zijn boek onder meer
naar natuurkundige Roger Penrose en anes-
thesioloog Stuart Hameroff die suggereren dat

de dubbele aspecten van spiritueel atheisme
- materie en bewustzijin - op kwantumniveau
‘verstrengeld’ zouden kunnen zijn in zoge-
noemde microtubuli, Kleine eiwitstructuren in
de zenuwcellen in de hersenen.

Spiritueel atheisme kan ook een brug slaan
tussen verschillende wereldbeschouwin-
gen. In plaats van de kloof tussen religie
en wetenschap te verdiepen, kan het ertoe
bijdragen om beide te verzoenen op een
manier die ruimte geeft aan persoonlijke
ervaring en collectieve verantwoordelijkheid.
In een tijd waarin de wereld steeds meer
gepolariseerd raakt, biedt het de mogelijk-
heid om gemeenschappelijke menselijke
waarden te vinden zonder dat men het
rationalisme of de wetenschap hoeft los te
laten.

Grenzen verleggen

Vrijzinnig humanisten kijken doorgaans met
een open blik naar andere levensbeschou-
wingen en religies. Dat is het uitgangspunt
van auteur Sander Herremans geweest in
ziin boek De gelovige atheist. Als leerkracht
niet-confessionele zedenleer ziet hij hoe
leerlingen met elkaar in een interlevensbe-
schouwelijke dialoog gaan en hoe religies
ons kunnen helpen om te leren stilstaan,
om te kijken naar waar we mee bezig zijn.
Volgens hem waren Boeddha, Mohammed

en Jezus progressieve rebellen die kritisch
naar het onrecht in de maatschappij keken.
Ze gingen tegen de dogma’s van hun tijd in
en zorgden voor een positieve verandering.
Het woord ‘geloven’ plaatst hij in een breder
(taalkundig) perspectief. Hij werd uitgeno-
digd voor lezingen en workshops in heel
Vlaanderen, maar ondervond weinig steun
en weerklank binnen de georganiseerde vrij-
zinnigheid. Die schrok ervoor terug om hem
uit te nodigen.

Het taboe rond spiritueel atheisme bin-
nen de vrijzinnigheid is dus een complex
fenomeen. Het komt voort uit de lange
geschiedenis van verzet tegen religieuze
dogma’s en de wens om wetenschap en
rationaliteit voorop te stellen. Toch ligt hier
een interessante kans voor de vrijzinnig
humanistische gemeenschap, door een
manier van spiritualiteit voor te stellen die
niet afhankelijk is van bovennatuurlijke
overtuigingen. Het vraagt om een her-
overweging van wat we onder spiritualiteit
verstaan en hoe we die in een moderne,
op kennis gebaseerde samenleving kunnen
integreren. Het is een uitnodiging om niet
alleen de grenzen van het atheisme, maar
ook die van de spiritualiteit zelf te verleg-
gen.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Johan De Moor

27



28

© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

Praten helpt echt, luisteren ook
Op gesprek gaan, een afbrokkelend taboe?

De schaamte overwinnen

Je zit niet helemaal goed in je vel door bij-
voorbeeld je werk-, school- of thuissituatie.
Je hebt het gevoel dat je hulp nodig hebt
om wat er ook speelt te doorbreken of er op
een of andere manier mee te leren omgaan.
Je beseft dat hulp nodig is, dat je er alleen
niet uitkomt, maar toch blijft het moeilijk om

Hulp zoeken voor mentale klachten doen we tegenwoordig al iets gemakkelijker, maar er open
en bloot over praten, blijkt vaak nog taboe te zijn; en dat is jammer, want onderzoek toont aan

dat één persoon op drie ooit met psychische problemen te maken krijgt

isschien komt het volgende je bekend voor?

Je zit met iets waar je zelf niet uit raakt. Erover

praten zou helpen, alleen durf je die stap niet zo
goed te zetten. Want wat zullen ‘ze’ wel niet denken als ze weten
dat je naar een psycholoog gaat? Nochtans helpt een open en
eerlijk gesprek om taboes rond mentaal welzijn te doorbreken,
om begrip te creéren en om steun in je omgeving te vinden.
Praten kan het begin van je mentale herstel zijn.

de stap naar de hulpverlening te zetten. En
eenmaal die hindernis genomen, durf je er
vaak niet openlijk voor uit te komen.

Hulp zoeken doen we de laatste jaren al iets
gemakkelijker, maar er open en bloot over
praten, blijkt vaak nog taboe te zijn. En dat
is jammer, want onderzoek toont aan dat

Veerle Magits

€én persoon op drie ooit met psychische
problemen te maken krijgt.

Waarom durven we daar nauwelijks voor
uitkomen? Waarom lijkt hulp zoeken voor
je mentale welzijn toch net dat tikkeltje
moeilijker dan advies vragen voor om het
even welk ander medisch probleem? Het

| deMens.nu Magazine Dossier



antwoord op die vraag is eenvoudig: omdat
een psychisch probleem niet zichtbaar is.
Wanneer je een verkoudheid hebt, dan is
dat duidelijk te merken aan je nies- en snot-
tergedrag. Wanneer je je arm breekt, dan
heb je daar letterlijk zwart op wit bewijs van
via een radiografie en het gipsverband rond
je arm. Mensen zién dat er iets met je aan
de hand is, er is ‘bewijs’. Wanneer je met
een burn-out of een depressie kampt, dan is
dat uiterlijk niet aan je te merken. Er is geen

de gevolgen van ondervindt.

Net omdat het niet zichtbaar is, zorgt dat er bij
heel wat mensen voor dat het moeilijk is om
aan te geven hoe ze zich echt voelen. Vaak
heerst er schaamte of vrezen ze reacties van
anderen, in de trant van ‘ze gaan denken dat
ik gek ben als ik zeg dat ik naar een psycho-
loog ga’. Met als gevolg dat ze hun besognes
niet durven te delen met een buitenstaander,
met iemand van hun familie of met een van
hun vrienden, want ‘die ga je toch niet zomaar
met je probleem lastigvallen’.

Toch zijn het net die mensen die een rol
van betekenis bij het herstelproces kunnen
spelen. Het is immers van belang dat je met
je probleem bij iemand terechtkan die je
vertrouwt. Sommige mensen hebben er mis-
schien voldoende aan om eens te ventileren
tijdens een babbel met een vriend of vriendin.
Bij anderen zit het probleem dieper en dient
er andere hulp gezocht te worden. Een psy-

choloog kan dan een duwtje in de rug geven,
nieuwe inzichten bijbrengen en verandering
teweegbrengen, vanuit een niet-betrokken
situatie. Of wanneer de psychische proble-
men het vereisen, kan ook de hulp van een
psychiater, een arts, nodig zijn.

Naar meer openheid

De laatste jaren is het steeds meer sociaal
aanvaard om psychologische hulp te zoeken
en te krijgen. Het taboe om bij een psycho-
loog op gesprek te gaan, is sterk afgenomen
en bij heel wat psychologen zijn er onder-
tussen (lange) wachtlijsten. Al speelt de
terugbetaling door de ziekenfondsen daar
waarschijnlijk wel een zekere rol in. Hoe dan
ook is dat een stap in de goede richting.

Ook wat betreft de openheid over en het
bespreekbaar maken van ons mentale
welzijn, werd er een sprong voorwaarts
gemaakt. Een van de factoren die daartoe
heeft bijgedragen, zijn de sociale media.

Het valt niet te ontkennen dat we, wanneer
we op sociale media scrollen, al te vaak
een perfect en ideaal beeld voorgescho-
teld krijgen. Gelukkig zijn er ondertussen
al heel wat bekende en minder bekende
mensen overgestapt naar het brengen van
‘echte’ verhalen en getuigenissen, ook over
hun mentale welzijn. Door hun relaas op
Instagram, Snapchat, TikTok ... te delen,
trachten ze anderen die met dezelfde issues
kampen of worstelen, te inspireren en op die

manier het taboe rond psychische proble-
men te doorbreken.

In 2020 maakte het weekblad Flair in een
artikel melding van zo’n negentien interna-
tionale bekendheden die met hun mentale
problemen naar buiten traden. Zo hadden
ze het over Lady Gaga die aan PTSS, een
posttraumatische stressstoornis, lijdt als
gevolg van een verkrachting op negen-
tienjarige leeftijd. Daardoor worstelt de
zangeres al haar hele leven met angst en
depressie. Door er openhartig over te pra-
ten, wil ze dat jonge mensen weten dat ze
niet alleen zijn met hun gevoelens. Shawn
Mendes zingt in zijn hit In My Blood dan
weer over zijn angststoornis. Daarmee naar
buiten treden was een van de engste, maar
tegelijk belangrijkste onthullingen die hij ooit
heeft gedaan. Actrice en zangeres Selena
Gomez nam in 2017 wat tijd voor zichzelf
om zich op haar angstproblemen te con-
centreren. Die angst, de paniekaanvallen
en haar depressie bleken bijwerkingen te
zijn van de ziekte lupus die bij haar werd
vastgesteld. In 2020 kreeg ze ook de diag-
nose bipolaire stoornis. Daarvoor ging ze in
therapie, waardoor ze zichzelf beter leerde
kennen, wat haar dan weer hielp om haar
problemen beter te begrijpen.

Het nut van voorbeeldfiguren

Uiteraard zijn het niet alleen internationale
celebrity’s die openlijk voor hun mentale
problemen uitkomen. Ook een aantal BV’s

Dossier deMens.nu Magazine

29



© A.PAES / Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

is er openhartig over. Zo gebruikt Selah Sue
haar muziek als een manier om haar psy-
chische problemen met het grote publiek te
delen. In haar nummer Pills uit 2022 zingt ze
over haar ervaringen met antidepressiva en
het afbouwen van haar medicatie. Actrice
en schrijfster Leen Dendievel heeft het in
haar boek Asem over haar paniekaanvallen.
Ze neemt de lezer mee in haar eigen proces
en vertelt hoe ze daar sterker is uitgekomen.
Sinds 2021 gaat ze in scholen over mentale
gezondheid spreken, iets wat door de jon-
geren enorm wordt geapprecieerd.

Daarnaast wordt er ook op andere manie-
ren aandacht aan mentale gezondheid
besteed. Zo maakte comedian Philippe
Geubels in 2018 in de eerste reeks van het
VRT-televisieprogramma Taboe een afle-
vering over mensen met een psychische
kwetsbaarheid.

Jongeren hebben op verschillende gebie-
den voorbeeldfiguren, dus waarom niet op
het vlak van mentale gezondheid. Door er
openlijk over te praten, normaliseren die

rolmodellen de gesprekken erover en ver-
groten ze de bewustwording dat iedereen,
ongeacht leeftijd, geslacht of achtergrond,
kan te maken krijgen met uitdagingen op
het gebied van mentale gezondheid.

Ondersteunende initiatieven

Niet alleen sociale media en getuigenis-
sen van bekende personen dragen bij aan
het bespreekbaar maken van mentale
gezondheid bij het brede publiek. Sinds
2004 worden in Vlaanderen informatieve en
taboedoorbrekende campagnes rond men-
tale gezondheid en psychische problemen
door de organisatie Te Gek!? opgezet. Die
campagnes hebben tot doel het taboe te
doorbreken en het belang van praten over
mentale gezondheid onder de aandacht te
brengen. De organisatie krijgt daarbij hulp
van een peter en een meter, namelijk muzi-
kanten Guy Swinnen en Selah Sue. Maar Te
Gek!? laat ook andere BV'’s en artiesten over
hun eigen kwetsbaarheid vertellen.

In de podcast Durven mensen het tegen-
woordig zeggen als ze naar een psycholoog

gaan? van de Universiteit van Vlaanderen,
opgenomen in november 2024, gaat pre-
sentator Koen Fillet in gesprek met Inez
Germeys, psycholoog en hoogleraar psy-
chiatrie aan de KU Leuven. Zij stelt dat
“onderzoek aantoont dat veertig procent van
de bevolking zelf te kampen heeft met een
psychische aandoening en dat tachtig pro-
cent van de mensen iemand in zijn omgeving
kent die worstelt met een psychische aan-
doening. Hallucinante cijfers die het belang
van mentale gezondheid benadrukken.
Toch bilijft er een zekere terughoudendheid
bestaan om er openlijk over te spreken, het
lijkt af te hangen van de problematiek. Burn-
out en depressie zorgen voor een zekere
herkenbaarheid; psychose, zelfverwonding
en zelfmoordgedachten zorgen meer voor
angst, oordeel en onbegrip.”

Professor Germeys benadrukt bovendien in
die podcast dat het normaliseren van praten
over mentaal welzijn essentieel is om het
stigma te verminderen, naast het belang van
educatie en voorlichting, empathie en begrip,
en een ondersteunende maatschappij.

Wanneer bekende mensen en rolmodellen en celebrity’s, zoals singer-songwriter Selah Sue,
openlijk over hun mentale problemen praten, vergroten ze de bewustwording dat iedereen,
ongeacht leeftijd, geslacht of achtergrond, kan te maken krijgen met uitdagingen op het gebied
van mentale gezondheid

| deMens.nu Magazine Dossier



Er is behoefte aan een cultuur waarin het
bespreken van psychische problemen net
z0 gewoon wordt als het praten over fysieke
gezondheid. Dat vereist inspanningen
op verschillende niveaus, zoals in het
onderwijs, op werkplekken en in de bredere
samenleving.

Psychische aandoeningen hebben immers
een enorme impact op onze maatschappij
(naast de impact op de persoon zelf en de
familie), zo toont onderzoek van Sciensano
aan. Helaas is de financiering van het
wetenschappelijk onderzoek en van de zorg
niet in verhouding. Met andere woorden, er
zijn veel te weinig middelen. Eveneens van
belang is dat de hulp toegankelijk én laag-
drempelig is, zodat iedereen die het nodig
heeft, de juiste ondersteuning kan krijgen,
maar zeker ook kan vinden.

Een van de plekken waar je terechtkan
voor een ondersteunend gesprek, is het
huisvandeMens, overal in Vlaanderen en
Brussel. Volwassenen en jongeren vanaf
zestien jaar kunnen er kosteloos aankloppen
voor een individueel begeleidingsgesprek, een

luisterend oor. Daarnaast worden er in heel wat
huizenvandeMens praatgroepen rond bepaalde
thema’s en/of voor lotgenoten ingericht. Bij
SOS Nuchterheid vind je dan weer specifieke
ondersteuning en begeleiding bij verslavingen,
zoals alcohol, drugs, pillen, gokken ... In heel
wat regio’s kan je er terecht om met lotgenoten
te praten en om informatie en steun te vinden.

Tips om het taboe te doorbreken
Vragen wij wel voldoende aan elkaar hoe
het gaat? Hoe het écht gaat? En luis-
teren wij ook echt naar het antwoord?
Aandachtig luisteren en erkenning geven
wanneer iemand met problemen bij je komt
aankloppen, kunnen soms al voldoende
zijn om die persoon er weer bovenop te
helpen. Het is in zo’'n geval zeer waarde-
vol om eerlik te zeggen: “Ik weet niet wat
ik moet zeggen, maar ik ben er voor je.”
In eerste instantie wil die persoon dat er
gewoon iemand een luisterend oor biedt,
steun geeft en begrip toont. Je hoeft niet
meteen een oplossing te zoeken.

Hoe voer je nu zo’n gesprek? Hoe reageer
je als iemand je iets vertelt? Of hoe begin

je zelf een gesprek over je innerlijke wor-
stelingen?

Wanneer je zelf het gesprek over je pro-
bleem wil aangaan, praat dan met iemand
die je vertrouwt - een ouder, broer, zus,
familielid, vriend, vriendin, vertrouwens-
persoon ... Neem de tijd om je verhaal te
doen in een rustige omgeving waar je je op
je gemak voelt. Geef aan dat je het best wel
spannend of moeilijk vindt om je zo open
te stellen. Bepaal je eigen grenzen en denk
vooraf al even na over wat je wil delen (en
wat niet). Geef ook duidelijk aan wat je van
de ander verwacht.

Wil je graag een luisterend oor bieden aan
iemand die het gesprek met je wil aangaan?
Geef dan aan dat je er bent voor die persoon.
Stel open vragen, zodat je de ander de ruimte
geeft om zelf te bepalen waar die het over wil
hebben en wat die wel of niet kwijt wil. Neem
een open houding aan, toon begrip, oordeel
niet en vraag gerust door, maar met respect
voor de grenzen van de ander.

Dossier deMens.nu Magazine

© Shutterstock.com

31



Wel of geen kinderen?

© Shutterstock.com

Mensen beslissen steeds vaker om na hun dertigste kinderen te krijgen, ook kiezen meer
mensen voor een leven zonder kinderen: waar kinderen krijgen ooit als een sociale plicht werd
gezien, daar is nu plaats voor een individuele keuze

anuit tram drie zwaai ik de twintigers op perron

twee uit. Rondom mij zie ik veel jonge gezinnen, een
groep workaholics die met een burn-out flirt, een
hoop dartelende flierefluiters en een enkele bijna-veertiger die de
vaart probeert tegen te houden. En om de hoek loert de conducteur
die hen weldra bij de kraag zal vatten om hen perron vier op te
werpen. Eén ding brengt ons allen samen: het spoor dat naar
vraagtekens leidt. En de onvermijdelijke vraag: wat met kinderen?

Laure Lytens

32 | deMens.nu Magazine Dossier



Tijd voor zelfreflectie

Het is zoals die grap van de twee zandkor-
rels die door de woestijin lopen. “Help,” zegt
de ene tegen de andere, “we zijn omsingeld!”
Z0 lijkt het soms ook met baby’s. Als ik om
mij heen kijk, zie ik veel koppels aan kinderen
beginnen of hoor ik ze hun kinderwens uitspre-
ken. Spontaan ontstaan er zelfreflecties. Wil ik
kinderen’? Wanneer moet ik dat weten? En wat
betekent dat voor mij als ik geen relatie heb en
nog geen beslissing heb genomen?

Wanneer het getal drie vooraan staat, hoeft
er volgens mijn gynaecoloog nog niet gepa-
nikeerd te worden. Mensen beslissen steeds
vaker om na hun dertigste kinderen te krijgen.
Ook kiezen meer mensen voor een leven
zonder kinderen. Het taboe om uit vrije keuze
kinderloos te zijn, wordt alsmaar vaker door-
broken. Waar kinderen krijgen ooit als een
sociale plicht werd gezien, daar is nu plaats
voor een individuele keuze.

Een blik op het bevolkingsregister

Uit het bevolkingsregister blijkt dat het geboor-
tecijfer in Belgié daalt. Sinds 2010 is het met
bijna zestien procent gedaald, maar die trend
is al eerder ingezet. Wanneer we 2025 verge-
liken met het jaar 1900, is het geboortecijfer
bijna gehalveerd. En dat terwijl het aantal
Belgen bijna verdubbeld is ten opzichte van
toen. Statbel, het Belgische statistiekbureau,
wijt dat aan een combinatie van factoren. Het
dalende geboortecijfer is te verklaren door de
vergrijzing, door het feit dat mensen op steeds
latere leeftijd kinderen krijgen, door de stijging
van het aantal hooggeschoolden en door de
toenemende economische onzekerheid bij
jonge mensen. De afgelopen twintig jaar is
migratie de belangrijkste motor van de bevol-
kingsgroei.

Nu mensen later kinderen krijgen, speelt leeftijd
in sociale zin minder een rol. Dat ervaar ik zelf
ook, nu ik dertig ben. En toch voel ik een span-
ningsveld. Het is niet zozeer de sociale druk
die mij persoonlijk zorgen baart. Wel plaagt
mij het besef dat een biologische klok geen
uitvinding is zoals de gloeilamp. Een kind groeit
in de baarmoeder uit een bevruchte eicel die
aan celdeling doet. Hoe ouder de eicellen, hoe
moeilijker de celdeling verloopt. Dat verhoogt
de kans op miskramen en afwijkingen. Dankzij
de ontwikkeling van onze geneeskunde leven

we met z'n allen langer, maar onze vruchtbare
periode evolueert niet zo snel mee.

Een persoonlijke keuze

De huidige geneeskunde staat ons toe om
bewust kinderloos te zijn, met behulp van
verschillende anticonceptiemethoden. Wie
doelbewust geen kinderen wenst, heeft veel
mogelijkheden om ouderschap te voorkomen.

De andere keuze kent ook een plan B. Als
spontaan zwanger raken niet lukt, betekent
het niet meteen dat je onvruchtbaar bent.
Koppels of alleenstaanden kunnen bij een
fertiliteitscentrum aankloppen voor een vrucht-
baarheidsbehandeling. Er bestaan verschillende
behandelingen, waarvan in-vitrofertilisatie (ivf) en
intracytoplasmatische sperma-injectie (icsi) er
maar enkele ziin. Dat is toch wat mijn gynae-
coloog mij telkens verzekert: “Oh, maar wij
hebben nog een hele trukendoos indien het
niet meteen vanzelf lukt. Ik zou me er nu nog
geen zorgen over maken.”

Op goed vertrouwen

Onze maatschappij vertrouwt sterk op medi-
sche kennis en artsen. In die zin dat mensen
bepaalde verwachtingen van de geneeskun-
dige mogelijkheden hebben. Er heerst een
soort vanzelfsprekendheid. Als dertiger kan
ik me bijvoorbeeld geen tijd meer inbeelden
waarin anticonceptie en abortus niet mogelijk
zijn.

Onze geneeskunde staat zo ver dat het soms
op toveren kan lijken. We verwachten dat elke
kwaal een oorzaak kent die door een arts of
medisch team kan worden opgespoord. Vijf
dagen pillen slikken, bij wijze van spreken, en
nadien kunnen we de normaliteit weer aan-
vatten.

En dan worden we af en toe toch met beide
benen op de grond gezet, want geneeskunde
is geen toverkunst. Artsen trachten te onder-
zoeken en genezen, maar zijn noch alwetend
noch aimachtig. Want niet iedereen die kinde-
ren wenst, krijgt goed nieuws.

Onvervulde kinderwens

Het proces om bewust niet zwanger te
worden, is makkelijker dan dat om bewust
kinderen te krijgen. Sommige mensen krij-
gen zelfs te horen dat hun onvruchtbaarheid

onomkeerbaar is. Hun hele leven geloofden ze
in de keuze die ze feitelijk nooit hadden.

Een kinderwens start zelden op de dag van
de eerste poging. Er gaan overwegingen
aan vooraf. Zou ik wel of zou ik niet? Is mijn
wens zo groot dat ik voor de rest van mijn
leven verantwoordelijk wil zijn voor een ander
mensenleven? Het is een proces dat moet
rijpen. En als je na al die vragen en overwe-
gingen besluit om ervoor te gaan, dan komt
de klap zwaar aan als het keer op keer mislukt.
Kinderen krijgen, de bestaansverzekering van
de menselijke soort, blijkt ineens niet ‘de nor-
maalste zaak van de wereld’ te zijin. Hoe ga je
om met het verlies van een van de grootste
dromen in je leven?

Er wordt te weinig geapplaudisseerd voor
mensen die de kracht vinden om hun dromen
een nieuwe invulling te geven. Een droom ver-
liezen kan zeer pijnlik zijn en het vergt moed
om je voor nieuwe perspectieven open te
stellen. Maar eerst moet er ruimte zijn om te
rouwen, Op je eigen manier. ledereen heeft het
recht om zulke pijnlike ervaringen intern te ver-
werken. En tegelik heeft iedereen het recht om
het taboe te doorbreken en te praten over wat
ze verloren.

Keuze bevriezen

Zelfs na het neerschrijven van deze overdenkin-
gen voel ik schroom om over het onderwerp te
praten. Dit intern beleven bracht me niet echt
rust. Die kwam er pas toen ik erover begon te
praten. Op de vraag of ik een kinderwens heb,
weet ik nooit helemaal wat te zeggen. Ik ken
het antwoord nog niet. Op dit moment vraag
ik me eerder af wat het voor mij betekent, geen
relatie en geen uitgesproken wens.

Mannen kunnen tot het einde van hun dagen
procreéren, waardoor de tijd hen biologisch
minder druk oplegt. Sinds enkele jaren bestaat
er een manier voor vrouwen om zichzelf opties
te geven qua vruchtbaarheid. Het proces
waarmee ze hun eicellen voor niet-medische
redenen kunnen laten invriezen, heet ‘social
freezing’. Dat biedt vrouwen een kans om hun
keuze te bevriezen door de tijdsdruk te ver-
lagen. Dat onbeantwoorde vragen nog even
onbeantwoord mogen blijven. We zien wel.

Dossier deMens.nu Magazine

33



Het taboe van de dood
Of de dood van het taboe?

© Shutterstock.com

In een seculiere samenleving krijg je nieuwe vormen van transcendentie: herinneringsdozen
of huisaltaartjes met speciale objecten zijn heel normaal geworden, bijvoorbeeld met de
fotocamera waarmee mama altijd vakantiekiekjes vastlegde

De zon en de dood kan men niet lang recht
aankijken.” Dat is al een eeuw of vier een
populaire uitspraak van schrijver Francois de

La Rochefoucauld. Net zoals de zon te fel is voor onze ogen,
zou de dood te intens zijn voor onze geest. Er is iets van aan.
Comfortabel is het meestal niet om stil te staan bij je eigen einde
of het nakende verlies van anderen. Maar staat ongemak gelijk
aan taboe? ‘Niet weten hoe’ gelijk aan ‘niet mogen’?

Anne-Flor Vanmeenen

34 | deMens.nu Magazine Dossier



Het is erg paradoxaal hoeveel moeite
we nog steeds met de dood hebben en
hoe er tegelijkertijd ontelbare tv-series,
boeken, voordrachten en zelfs beurzen
rond sterven en rouw bestaan, zoals de
uitgebreide rouwbeurs ‘De dood leeft!’

De paradox

Het is moeilijk te verzoenen. Hoe de dood
nog steeds zo’n moeilijk onderwerp is. Hoe
ze eenzaamheid en stilte creéert. Hoe het
thema véél te weinig deel uitmaakt van
opleidingen in de zorg, laat staan daarbui-
ten. Maar ook, hoe de boeken over sterven
en rouw elkaar verdringen. Hoe op televi-
sie de ene reeks na de andere verschijnt,
of het nu rond terminale personen of uit-
vaartondernemers is. Hoe de uitvaart- en
levenseindebeurzen als paddenstoelen uit
de grond schieten. Kan je je dat voorstellen
over andere taboes? Een praatshow rond
incest? Zelfs slachtoffers van incest krijgen
amper spreekruimte, de plegers dus zeker
niet. Of een boek met interessante weetjes
rond kannibalisme? We trekken het in het
belachelijke om een punt te maken natuur-
lijik. De dood is een netelig onderwerp, maar
is het een taboe?

Het is een hele tijd in zwang geweest om
de dood als taboe te benoemen. De dood
was onbespreekbaar en werd, voor zover
mogelijk, compleet genegeerd en wegge-
stopt. Begraafplaatsen verschoven van

[ s R e |

ow i

het centrum naar de rand van de stads-
kern. Stervenden gingen het ziekenhuis
in en daarna het mortuarium. Thuis ster-
ven of opgebaard worden, was compleet
ondenkbaar geworden - ook al hadden we
dat eeuwenlang gedaan. Kinderen wer-
den fabeltjes op de mouw gespeld over
lange reizen of een mysterieus lange slaap.
De dood leek de hete aardappel die nie-
mand kon vasthouden. ‘The pornography
of death’ klonk het in sociologische krin-
gen. Academici en historici werkten druk
aan modellen om de verschuiving naar de
taboestatus te verklaren. Pioniers als Cicely
Saunders, arts en grondlegger van de pal-
liatieve zorg, en Elisabeth Kubler-Ross,
psychiater en stervensbegeleider, streden
intussen voor een zorgzamere omgang met
sterven en rouwen.

Het nieuwe sterven

Dat we grofweg sinds de jaren zestig,
zeventig in een scharniertijdperk zitten, is
absoluut duidelijk. Overgangsperioden zijn
echter deel van een continu proces, aldus
de prikkelende kritiek van socioloog Lyn
Lofland. Dat we op bepaalde momenten

naar nieuwe gebruiken en invalshoeken
moeten zoeken, wijst niet per se op een
taboe. Het is een logisch proces in die zin
dat de veranderingen in de wereld ook ver-
anderingen binnen een doodscultuur met
zich meebrengen. Hoe wij het levenseinde
benaderen, heeft veel te maken met wat
de ‘standaarddood’ binnen een bepaalde
context is.

Hoe wij sterven, is effectief ingrijpend veran-
derd. De maatschappij is veel meer seculier
geworden en dat kleurt onze visie op het
afscheid. Nu is het vaak de identiteit van
de overledene die de vorm van de uitvaart
bepaalt, eerder dan dat er één vast concept
is dat iedereen moet volgen. Troost wordt
steeds minder in een hiernamaals gevon-
den, maar veeleer in het voorbije, geleefde
leven en de betekenis daarvan. De uitvaart
iS nu overigens meer een overgangsritueel
voor de nabestaanden dan voor de dode
zelf. Doodsrituelen zijn eigenlijk rouwrituelen
geworden.

Ook opvattingen over onsterfelijkheid zijn,
hoewel niet verdwenen, sterk van inslag

Dossier deMens.nu Magazine |

© Kim Marivoet

35



36

© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

veranderd. In plaats van op theologische
vormen van onsterfelijkheid ligt de focus
steeds meer op genetische, creatieve en
sociale nalatenschap. Op de sporen die
je achterlaat, zeg maar ‘de steen die je
hebt verlegd’. Dat idee van een ‘postself’,
een (deel van je)zelf dat blijft nadat je bent
verdwenen, is zingevend voor zowel ster-
venden als nabestaanden. In de rouwtheorie
vertaalt zich dat bijvoorbeeld in concepten
als ‘continuing bonds’ (blijvende verbonden-
heid) en ‘linking objects’ (voorwerpen die je
symbolisch met de overledene verbinden).

Dat soort van transcendentie is wellicht
zelden poétischer verbeeld dan in de korte
animatiefim Negative Space van Max Porter
en Ru Kuwahata die maar liefst meer dan
honderdtwintig prijzen won. Een zoon leert
er van zijn vader hoe hij optimaal een reis-
koffer inpakt. lets banaals dat ongelofelijk
betekenisvol blijkt en de vader-zoonband
gaat definiéren. Het wordt iets dat de
zoon tot voorbij de dood zal koesteren en
honoreren. Zo simpel en uniek kan een
‘voortbestaan na de dood’ zijn.

Een langgerekt gebeuren

Religie werd dus een persoonlijke zaak en
domineert niet langer hoe we als maat-
schappij het levenseinde benaderen. Dat
geldt ook voor onze wetgeving of voor het
beleid van zorginstellingen. Die zorginstellin-
gen op zich kenden eveneens een radicale

ontwikkeling. Dat men vroeger vooral thuis
stierf, betekent niet per se dat dat een
bewuste keuze was. Er waren gewoon
weinig ziekenhuizen, laat staan woonzorg-
centra. Door de vooruitgang binnen de
zorg zijn dat nu eenmaal de hedendaagse
plaatsen geworden waar kwetsbare mensen
zich het vaakst bevinden. Dat heeft voor- en
nadelen, maar in elk geval is €én gevolg dat
het levenseinde sterk gebureaucratiseerd,
geprofessionaliseerd en geinstitutionaliseerd
is.

Een ander gevolg van de medische evolu-
ties is dat het sterven nu veel langgerekter
en dus veel minder afgelijnd is dan vroe-
ger. Ben je dood als je hart stopt of als je
hersenen stoppen? Ben je levend, ster-
vend of eigenlijk al min of meer dood als
je alleen nog door machines in leven wordt
gehouden? Was je écht dood als je nog
gereanimeerd kan worden of telt die term
alleen als het niet meer lukt?

We sterven nu ook veel vaker aan langdu-
rige ziekten zoals kanker dan aan acute
infectieziekten. Tel daarbij nog de impact
van vroegdetectie en er ontstaan weer
nieuwe grijze zones waarin je levend maar
ook stervend bent. En dan hebben we
nog niets gezegd over spraakmakende
mogelijkheden als cryogene suspensie (het
invriezen na je dood) of het uploaden van
je brein. De dood wordt steeds meer een

overgangsfase in plaats van een kantelpunt.
De vele mogelikheden die erbij kwamen,
doen nieuwe vragen rijzen en verplichten
ons onze meningen te herzien.

De zoektocht

De ‘vertrouwde’ manier van sterven is bij-
gevolg radicaal veranderd in de loop van
enkele decennia. Geen wonder dat we op
zoek moesten naar nieuwe denkbeelden
en omgangsvormen. De tijdspanne waarin
we sterven is nu veel langer en complexer
geworden. Bovendien bemoeide niemand
er zich vroeger mee, behalve de gees-
telijken. Socioloog Lyn Lofland beschrijft
treffend dat sterven meer improvisatiethea-
ter dan een traditioneel drama is geworden.

We hebben nu de mogelijkheid of noodzaak
ons van alles af te vragen. Wat is waardig
voor mij, waar trek ik de grens? Wie vertel ik
over mijn dood en wanneer? Bereid ik zaken
voor of ga ik net vechten voor mijn leven tot
de laatste snik? Regel ik wilsverklaringen?
Met betrekking tot voorbeelden in de media
tot wie we ons verhouden, zou ik het ook
z0 aanpakken? Ben ik het daarmee eens
of niet? Sterven wordt een soort ‘rol’, met
allerlei keuzes en vragen. Weliswaar met
de uitdrukkelijke kanttekening dat we hier
steeds in grote lijnen spreken. De dood blijft
grillig en onbeheersbaar - niet iedereen krijgt
keuzes en wie ze kreeg, kan ze daarom nog
niet altijld waarmaken ...

deMens.nu Magazine Dossier



We sterven vaker binnen de muren van
een zorginstelling, maar die zijn niet
ingericht als ‘sterfplek’: de palliatieve
beweging verzette bergen om een
aangenamere omgeving te creéren waarin
meer mogelijk is, bijvoorbeeld een speciale
maaltijd of het bezoek van een huisdier

Dezelfde vragen krijgen we niet alleen als
persoon, maar ook als samenleving voor-
geschoteld. Zorginstellingen waren niet
ontworpen als sterfhuis. De beweging
van de palliatieve zorg heeft énorm veel
werk moeten verzetten om een mens-
waardige sterfplek te creéren en/of om
thuiszorg opnieuw mogelijk te maken.
Ook de wetgeving, beleidsvisies, ethische
codes, opleidingen moesten wor-
den herdacht. Boeken, films, cursussen,
lezingen enzovoort werken aan bewust-
making. Organisaties lobbyen en pleiten
voor bepaalde rechten. Denk bijvoorbeeld
aan RWS, Recht op Waardig Sterven, al
actief sinds de jaren tachtig. Of aan LEIF,
LevensEinde InformatieForum, opgericht in
2003. Intussen verschijnen nu ook doula’s
(oorspronkelijk een bevallings- of geboorte-
coach) ten tonele die persoonlijke coaching
en ondersteuning bij het levenseinde bieden.
Rouwgoeroes als psychiater Uus Knops en
psycholoog Manu Keirse bieden educatie
en inspiratie rond omgaan met verlies. Er
beweegt voortdurend van alles.

Als antwoord op de leegte kwam dus een
niet-gestroomlijnde en zeer diverse sociale
beweging op gang. Weliswaar vooral blank
en intellectueel. De nieuwe idealen en
normen die vorm kregen, kaderen binnen
onze huidige context. Medische wetenschap,
educatie en legislatuur zijn manieren om
te ordenen, te kanaliseren, handvaten te

scheppen. Onze manier om de veranderde
dood opnieuw te kunnen begrijpen en
bevatten. Ook therapeutische aspecten
zoals praten en expressie staan hoog
aangeschreven. Denk aan ‘death cafés’,
lotgenotengroepen, de (terechte) aandacht
voor het sociaal-existentiéle luik binnen
palliatieve zorg ... Al kwamen ze organisch
en versnipperd tot stand, langzaam maar
zeker tekenen zich de krijtlijnen van een
nieuwe ideologie en normativiteit af. Een
bezwering van de chaos die niet kon
uitblijven, maar die tegelijk een potentieel
keursliif inhoudt. Wat als je de dood niét wil
accepteren? Of er niét over wil praten? Kan
je ook mislukken in de dood?

Leve het taboe

Om te overtuigen, moet je natuurlijk goede
argumenten hebben. Denkbeelden die moti-
veren en verenigen. En wat werkt beter dan
een gemeenschappelijke vijand? Verschijnt
dus ten tonele, het taboe rond de dood.
Eigenlijk is er veel discussie over dat concept
en is de wetenschappelijke evidentie niet zo
sterk. Maar het concept bekte goed en het
zette aan tot actie. De ontkenning en verdrin-
ging van de dood was niet zozeer een kwestie
van waarheid, maar van bruikbaarheid.

Door een taboe rond de dood te poneren,
kon je daar een nieuwe vaardigheid tegen-
over zetten, een nieuw soort ‘ars moriendi’
of kunst van het sterven. Manieren over hoe

het wél moet of anders kan. Ironisch maar
waar, het idee dat er een taboe op de dood
rust, blijft dus bestaan ‘dankzij’ de bewe-
ging rond sociale dood en niet ‘ondanks’.
Waar het je vroeger een chic, kritisch aura
gaf om met dat taboe te schermen, lijkt het
nu eerder op (goedbedoelde) stemming-
makerij.

Betekent het dan dat het ongemak en
onvermogen om met de dood om te gaan,
verzinsels zijn? Laat dat zeker niet de con-
clusie zijn. De hiaten, de zoektocht, de
valkuilen - ze zijn realiteit. We komen ze in
elk huisvandeMens, maar ook in ons per-
soonlijk leven dagelijks tegen. En toch gloort
er licht aan de horizon. Langzaam maar
zeker vinden we een weg naar een rouw-
en sterfcultuur passend bij de situatie hier
en nu. Met vallen en opstaan.

Een taboe is er niet meer enis er dus wellicht
nooit geweest. Wel een intensief worstelen
en zoeken in een tijdperk waarin leidraden
niet meer toereikend waren en tradities niet
meer adequaat. De wereld is veranderd, de
dood dus ook en dat betekent dat wij mee
moesten veranderen. Een pittige opdracht
waarbij we op onze hoede moeten zijn voor
een té strakke ideologie, maar tegelijk dank
verschuldigd zijn aan de vele kleine en grote
helden binnen die rouwrevolutie.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Shutterstock.com

37



De nieuwe preutsheid
Een gezond evenwicht vinden

© Shutterstock.com

Niet alleen in sportclubs kennen we een nieuwe golf van preutsheid, we gedragen ons over
het algemeen veel voorzichtiger als het op publiek naakt aankomt: de alomtegenwoordige
aanwezigheid van de smartphone blijkt daar een grote rol in te spelen

egenwoordig horen en lezen we het wel vaker,

we worden preutser. Terwijl men vroeger in de
sportschool met zijn allen naakt onder de douche
stond, duiken nu steeds vaker aparte hokjes op. Waar in

de jaren zeventig topless zonnebaden een opmars maakte,
blijkt dat fenomeen intussen veelal van de zonnige stranden
verdwenen te zijn. Worden we met zijn allen al jaren preutser?
Wat is er aan de hand?

Dimitri De Smet

38 | deMens.nu Magazine Dossier



Digitalisering

Enkele jaren geleden deed Het Laatste
Nieuws een rondvraag bij viffendertig voet-
balclubs. Daaruit bleek dat heel wat jongeren
niet langer naakt douchen na het sporten,
maar met onder- of zwemkleding aan.
Vooral bij de leeftijdscategorie van elf tot en
met zeventien jaar was die evolutie duidelijk
zichtbaar. De voornaamste redenen daar-
voor volgens de jongeren was angst dat er
foto’s van hen in hun blootje op Snapchat of
Facebook zouden opduiken of omdat hun
ouders niet willen dat ze zich naakt in het
openbaar tonen.

En wat blijkt? Niet alleen in de sportclubs
kennen we een nieuwe golf van preutsheid,
we gedragen ons over het algemeen veel
voorzichtiger als het op publiek naakt aan-
komt. Ook de voorheen populaire publicke
sauna’s kennen een terugval. Het geven van
borstvoeding doen vrouwen vaak niet meer
op publieke plaatsen, onder meer omdat ze
daar regelmatig heel wat vragen over krijgen,
aldus seksuoloog Wim Slabbinck in De och-
tend op Radio 1.

We lijken die ‘nieuwe preutsheid’ steeds
meer te ontwaren in de publieke ruimte, en
de alomtegenwoordige aanwezigheid van de
smartphone en de vergevorderde digitalise-
ring van onze samenleving blijken daar op tal
van manieren een grote rol in te spelen.

Online naakt

Al jaren is de consumptie van porno in
opmars. Zo lazen we in 2021 in De Morgen
dat het pornografische videoplatform
Pornhub wereldwijd een toename van het
aantal dagelijkse bezoekers met elf procent
kende. Volgens onderzoek van de KU Leuven
zou één op de tien mannen zelfs verslaafd
Zijn aan het kijken naar porno. We zagen ook
de sterke opmars van online platformen als
OnlyFans tijdens de coronacrisis. Die vast-
stellingen staan dus in schril contrast met de
toename van de preutsheid in het openbaar.

Maar in hoeverre speelt de digitalisering een
kwalijke rol als het op die nieuwe preutsheid
aankomt? Op sociale media worden we om
de oren geslagen met volmaakte lichamen.
Meer dan ooit zitten jongeren massaal in de
fitness voor de perfecte ‘summerbody’. Om
een idee te geven, momenteel circuleren zo’'n
521 miljoen video’s op TikTok alleen al met

het thema ‘gym’. Maken al die onrealistische
beelden ons onzeker over ons doorsnee
lichaam en durven we het daardoor niet meer
te vertonen?

Cosmetische industrie

Een mogelijk gevolg daarvan en een andere
trend die we online vaststellen, is het norma-
liseren van steeds extremere ingrepen op het
vlak van plastische chirurgie. Influencers zoals
de Kardashians, een Amerikaanse familie van
realitysterren, zorgen voor een stijging in het
aantal plastische ingrepen bij jonge mensen.

Tijdens een interview in De wereld van-
daag op Radio 1 zei plastisch chirurg Jan
Vermeylen, auteur van het boek Fillers zjjn kil-
lers, daar het volgende over: “lk merk dat het
taboe om behandelingen te laten uitvoeren,
helemaal verdwenen is. Plastische chirurgie
is een statussymbool geworden.”

God zit in de lift

Steeds meer jongeren en jongvolwassenen
ruilen yoga, meditatie en ademwerk in voor
het bidden tot God, dat stond vorig jaar dan
weer in Knack te lezen. Op TikTok is ‘catholic
core’ trending: jongeren tonen er hun rozen-
kransen, sluiers en habijten. Soms is het niet
meer dan een modestatement, maar steeds
meer jongeren en volwassenen bekeren zich
ook effectief. Het is evenmin een geheim
dat de nieuwbakken Amerikaanse president
Donald Trump graag met zijn geloof uitpakt.
Z0 bracht hij een eigen uitgave van de Bijbel
op de markt.

We kunnen stellen dat een meer praktise-
rende en gelovige maatschappij ook een
preutsere maatschappij is. In het verleden
deed zich het omgekeerde voor: de seksuele
revolutie in de jaren zeventig liep gelijktijdig
met de ontkerkelijking van onze maatschappij.

Tegenbeweging

Toch zien we online ook vaak bewegingen
verschijnen die tegen die trends ingaan. Zo
is er de #FreeTheNipple Movement die ont-
stond naar aanleiding van een aantal door
Facebook verwijderde topless beelden van
actrice en regisseur Lina Esco. Sterren als
Miley Cyrus, Lena Dunham, Chelsea Handler,
Rihanna en Chrissy Teigen reageerden toen
met het posten van foto’s uit protest tegen
die censuur en tegen het seksualiseren van
het vrouwenlichaam.

Er zijn ook heel wat online én offline initiatieven
rond bodypositivity. Zo hadden verschillende
huizenvandeMens de tentoonstelling No
Babes van fotografe Morgane Gielen over de
vloer. Met haar projecten stelt Gielen de heer-
sende schoonheidsidealen in de maatschappij
in vraag en geeft ze een stem aan mensen die
vaak niet worden gehoord.

Bodypositivity is een maatschappelijke bewe-
ging die streeft naar het accepteren en vieren
van alle lichamen, ongeacht hun vorm, grootte,
kleur of beperkingen. Het gaat erom dat men-
sen zich goed voelen in hun eigen lichaam en
dat er een einde komt aan het veroordelen van
anderen op basis van hun uiterlijk. Hoewel die
beweging niet nieuw is en haar oorsprong in
de jaren zestig kende, zien we vandaag dat ze
meer dan ooit een ingrediént kan zijn tegen het
preutser worden van de maatschappij.

Zijn we met zijn allen preutser geworden? Het
antwoord is zeker niet eenduidig of eenvoudig.
Op vele viakken brengt de digitalisering van
de maatschappij meer naakt met zich mee
dan ooit tevoren. Toch zorgt diezelfde evolutie
tegelijkertijd voor meer preutsheid en onge-
mak bij de gebruiker. Elke vooruitgang brengt
onvermijdelijk ook nieuwe uitdagingen met
zich mee. Het vinden van een gezond even-
wicht lijkt daarbij, zoals wel vaker het geval is,
een zeer belangrijke oefening.

Dossier deMens.nu Magazine

© Shutterstock.com

39



Gender onder vuur

© Michael F. Hiatt / Shutterstock.com

De herverkiezing van de Amerikaanse president Donald Trump geeft een zorgwekkende boost aan
rechts-extremisme wereldwijd, ook in Europa: extreemrechtse partijen wakkeren haat en polarisatie
aan tegenover iedereen die afwijkt van de heteronormatieve standaard

ijldens zijn inauguratie verklaarde de Amerikaanse
president Donald Trump dat er in de Verenigde
Staten alleen mannen en vrouwen zijn. Het
geslacht is louter afhankelijk van de geslachtscellen die men
bij conceptie produceert en is bovendien onveranderlijk, aldus
zijn decreet. Trans personen worden uitgewist, programma'’s die
Igbtqia+-jongeren ondersteunen gaan op de schop en gender is
voortaan een valse ideologie die niet gepromoot mag worden.

Wouter Goemaere

De VS versus de Wetenschap alleen man en vrouw. Louter uitgaan van de  van allerlei seksekenmerken zoals de mate
Dat dit nieuwe beleid de wetenschap miskent, — geslachtscellen bij de conceptie of bevruchting,  waarin men testosteron en oestrogeen pro-
staat buiten kijf. Het gerenommeerde weten-  is problematisch, in de eerste plaats omdat zij  duceert, de chromosomen (XX, XY ...) en de
schappelijke tijdschrift Nature publiceerde in - op dat moment nog niet gevormd zijn. Het uit-  geslachtsorganen. De biologie zal niet plooien
2018 al dat geslacht veel complexer is dan  eindelijke geslacht is een complex samenspel  omdat de president van de VS het anders ziet.

40 | deMens.nu Magazine Dossier



Ondanks dat de nieuwe regering het
belang van gender ontkent, plant ze in
haar onderwijsprogramma een uiterst strikt
genderbeleid. In plaats van vrijheid en
zelfbeschikking voorop te stellen, moeten
jongeren in strakke genderpas lopen. Met
het decreet ‘Ending Radical Indoctrination
in K-12 Schooling’ wil Trump de versprei-
ding van ‘gelijkheids- en gendertheorie’ in
het basis- en secundair onderwijs tegenhou-
den. Scholen die daarover lesgeven, kunnen
fluiten naar hun federale financiering. Het
decreet legt zelfs de basis voor de vervol-
ging van leerkrachten die jongeren in hun
‘sociale transitie’ bijstaan. Sociale transitie
kan bijvoorbeeld inhouden dat een leerling
een nieuwe naam aanneemt (Jane/James),
andere voornaamwoorden gebruikt (hij/haar/
hun) of zich anders kleedt dan ‘normaal’
voor het geboortegeslacht. Jongeren die
met hun genderidentiteit in de knoop liggen,
staan er meer dan ooit alleen voor.

De conservatieve weerstand tegen gender-
diversiteit is niet verrassend. Mensen die
losbreken van de sociale begrenzingen van
hun geslacht, vormen namelijk een gevaar
voor de sociale orde. Al eeuwen houdt de
binaire man-vrouwsplitsing een hiérarchie
in stand. In 2022 verdienen vrouwen in de
VS gemiddeld 18% minder per uur dan
hun mannelijke collega’s, aldus cijfers van

het Pew Research Center. In Europa is dat
12,7% minder en in Belgié een betere, maar
nog steeds significante 5%, zie Statbel, het
Belgische Statistiekbureau. Ook buiten het
werk krijgen normuitdagers vaak met spot en
verzet te maken. Een sterke Algerijnse vrouw
die uitblinkt in het boksen, een trans vrouw
die aan een dartscompetitie voor vrouwen
meedoet, een man die in het weekend als
drag optreedt of een non-binaire persoon,
ze voelen als een bedreiging voor zij die de
binaire standaard gebruiken om aan de top
te blijven.

Extreemrechts in de wereld

De herverkiezing van Trump geeft een
zorgwekkende boost aan rechts-extremisme
wereldwijd. In zijn kielzog neemt hij immers
de vaandeldragers van Big Tech met zich
mee. De eigenaars van Amazon, Meta,
Google, X en Apple kochten zichzelf
een ereplaats bij de inauguratie van de
nieuwe president. Intussen kondigde Meta
al aan dat het zijn samenwerking met
factcheckers stopzet en extreme meningen
en haatdragende taal veel minder zal
modereren. Niet veel later bracht Elon Musk,
eigenaar van X en vurig antitransactivist, een
nazigroet op Trumps inauguratierally. Het
digitale klimaat dreigt op korte tijd immens
op te warmen voor kwetsbare groepen als
de Igbtgia+-gemeenschap.

Die conservatief-reactionaire beweging heeft
ook haar evenknie in Europa. In Polen ver-
klaarde ongeveer een derde van het land
zich tot Igbt-vrije zone onder de vorige rege-
ring. In 2021 voerde premier Viktor Orban
in Hongarije een wet in die het ‘promoten’
van homoseksualiteit verbiedt. Ook het
onderwijs is er gemuilkorfd door een ver-
bod op lesmateriaal dat gender- en seksuele
diversiteit bespreekt. De Hongaarse premier
schuwt daarbij de oorlogsretoriek niet. In
2023 sprak hij over een Igbt+-offensief dat
de christelijke identiteit van Europa bedreigt.
In Italié diende een openbare aanklager,
eveneens in 2023, een verzoek in om het
ouderschap van 33 koppels van hetzelfde
geslacht te schrappen. Extreemrechtse
partijen wakkeren haat en polarisatie aan
tegenover iedereen die afwijkt van de
heteronormatieve standaard.

De reactionaire beweging wordt gestuwd
door een enorme geldmachine. Een uit-
gebreid netwerk van conservatieve en
religieuze organisaties en politici probeert
achter de schermen de publieke opinie
te beinvioeden. Het Europese ‘Tip of the
Iceberg’-rapport bracht voor het eerst een
deel van die financiering in kaart, over de
periode van 2009 tot 2018. Het onderzoek
traceerde geldstromen vanuit Rusland, de
Verenigde Staten en van binnen Europa.

Dossier deMens.nu Magazine

© Ringo Chiu / Shutterstock.com

M



42

© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

De opstellers van het rapport, het Europees
Parlementair Forum voor Seksuele en
Reproductieve Rechten, identificeerden
117 organisaties waarvan ze er 54 gron-
dig uitspitten. Voor de onderzochte periode
kwam men uit op een totaal van 707,2 mil-
joen dollar die in de strijd tegen seksuele
en reproductieve rechten in Europa werd
ingezet. En dat is volgens de onderzoekers
een uiterst conservatieve schatting. De
beperkte dataset, een gebrek aan transpa-
rantie, onduidelijke financieringsstromen en
niet-financiéle steun verbergen wat er nog
dieper onder de opperviakte schuilt.

Ondertussen in Belgié

Belgié is ook niet immuun voor politieke
beinvloeding, zoals bleek uit de ‘Evras’-
protesten in Franstalig Belgié in 2023. Evras
staat voor éducation a la vie relationnelle,
affective et sexuelle. De regering van
de Franse Gemeenschap, de Federatie
Wallonié-Brussel, besloot om van seksuele
voorlichting een verplicht onderdeel van het
schoolcurriculum te maken, en dat voor
twee uur in het zesde leerjaar en het vierde
middelbaar. Ten behoeve van die lessen
bracht men een (niet-verplichte) Evras-gids
voor opvoeders, begeleiders en leerkrachten
uit. De gids biedt hen handvaten om vragen
van kinderen en jongeren te beantwoorden.
Ook gender en identiteit komen daarin aan
bod. Een leerkracht moet bijvoorbeeld
kunnen uitleggen dat gender en geslacht
niet hetzelfde zijn, dat er ook meisjes zijn

die voetballen of jongens die liever met
een pop spelen, enzovoort. Maar al snel
verspreidde een massa desinformatie
zich als een olievlek over sociale media.
Leerkrachten zouden kinderen leren hoe ze
moeten masturberen of hen aansporen om
van geslacht te veranderen. Dat ontspoorde
in protestmarsen in Brussel en zelfs
brandstichtingen in scholen in Charleroi.
Gelukkig hield de regering voet bij stuk en
kwamen de verplichte lesuren en de gids er.

Het genderdebat kreeg ook een centrale
plaats tijdens de verkiezingen van 2024. In
het VRT-programma Eerste keus vertelde
Tom Van Grieken, voorzitter van Vlaams
Belang, aan een trans jongen dat wan-
neer een man zich als vrouw verkleedt of
omgekeerd, het niet zo erg is dat daarmee
wordt gelachen. Als hij een belachelijk
kostuum aantrekt, zouden ze hem immers
ook uitlachen. De jongen zelf werd daarna
online belaagd tot op het punt dat hij zijn
sociale media moest afsluiten. Op een
andere school vroeg een leerling zich af
of er in de klas Uberhaupt over gender en
geaardheid moet worden gesproken. Een
standpunt dat in ieder geval op bijval van
Vlaams Belang-kopstuk Chris Janssens
kon rekenen. De grote meerderheid van
de leerlingen deelde zijn mening.

Vandaag staat Belgié derde op de Rainbow
Index, een jaarlijkse statistiek die de wet-
telijke bescherming van Igbti+-personen in

49 Europese landen meet, opgemaakt door
ILGA-Europe. Die positie is echter nog geen
garantie voor een inclusieve samenleving.
Getuige de erg verontrustende cijfers over
geweld tegen Igbtgia+-personen. Een bevra-
ging van het UZ Gent en het Transgender
Infopunt uit 2020 biedt ons een nulmeting.
Kort samengevat, meer dan één op drie
respondenten heeft in de twee jaar voor de
bevraging fysiek geweld ervaren. Dat gaat
van trekken, sleuren en duwen tot zware
agressie. Van de bevraagden gaf 93% aan
slachtoffer van verbaal en psychologisch
geweld te zijn geweest. Maar liefst 65% heeft
in dezelfde periode met seksueel geweld te
maken gehad. De impact van dat geweld
blijkt ook uit de prevalentie van zelfmoord-
gedachten: 70% zou daar ooit ernstig over
hebben nagedacht.

Alarmbellen

Wanneer politici zich uitspreken over waar
de wetenschap wel of niet gelijk heeft,
moeten er alarmbellen afgaan. De obses-
sie van extreemrechts om op die manier de
scheiding tussen mannen en vrouwen te
handhaven, duwt een hele groep mensen
die zich daar niet thuis voelt naar de marge.
En net daar worden zij weer kwetsbaar.
Gender als een taboe behandelen, leidt tot
meer uitlachen, meer geweld en uiteindelijk
een verschraling van de realiteit. Want door
het te ontkennen, gaat het niet verdwijnen.

deMens.nu Magazine Dossier



Gezegd

“Taboevoorschriften waren het eerste recht.”
- Sigmund Freud, Oostenrijks-Hongaarse arts, grondlegger van de
psychoanalyse.

“Ik haat privileges en monopolies. Wat niet met de massa gedeeld kan
worden, is voor mij taboe.”
- Mahatma Gandhi, Indiase denker en politicus.

“Het strengst gehandhaafde van alle bekende taboes is het taboe
tegen het weten wie of wat je werkelijk bent achter het masker van je
schijnbaar afgescheiden, onafhankelijke en geisoleerde ego.”
- Alan Watts, Britse filosoof, schrijver en anglicaanse priester.

“Het is waarschijnlik dat taboewoorden in de rechterhersenhelft worden
opgeslagen. Massale beroertes in de linkerhersenhelft of de volledige
chirurgische verwijdering van de linkerhersenhelft kunnen mensen
achterlaten met geen enkel gearticuleerd spraakvermogen, behalve
het vermogen om te vioeken, clichés en songteksten te spuien.”

- Steven Pinker, Canadees-Amerikaanse taalkundige en experimenteel
psycholoog.

“Niets is zo uitdagend als het verbod en het taboe - bedoeld om ons
af te weren, trekt het ons juist aan.”
- Ger Groot, Nederlandse schrijver en filosoof.

“We leven in deze vreemde schizocultuur, waar seks overal in de media
is en je tegelijkertijd niet met je vrienden gaat zitten praten over wat je
gisteravond in bed hebt gedaan. Ondanks de alomtegenwoordigheid
van seks, is het nog steeds een taboe als het om alledaagse
gesprekken gaat.”

- Mary Roach, Amerikaanse journaliste en schrijfster.

Humor

Praten over taboes is niet altijid makkelijk. Humor kan helpen, zo
bewijst comedian Philippe Geubels in het VRT-programma Taboe.

Kan jij met alles lachen? Moet je met alles kunnen lachen? Welke
onderwerpen voelen voor jou ‘taboe’ aan? En hoe kan je dan het
taboe rond die onderwerpen doorbreken?

Oorsprong

Wist je dat het woord ‘taboe’ pas in 1780 in West-Europa in gebruik
is genomen? Het woord stamt uit Polynesi€, waar ‘tapu’ of ‘tabu’
staat voor een religieus verbod op bepaalde plaatsen, voorwerpen,
personen of acties. We vinden het voor het eerst terug in de geschriften
van de Britse ontdekkingsreiziger en cartograaf James Cook.

Bert Goossens en Christophe Van Waerebeke

In de klas

Onderzoeksopdracht: Kies een taboe uit een bepaalde
cultuur of tijdsperiode en onderzoek hoe en waarom
het ontstond, of het nog steeds bestaat, en wat de
gevolgen zijn van het doorbreken ervan.

Debatopdracht: Verdeel de klas in twee groepen en laat
hen debatteren over de stelling: ‘Niet alle taboes moeten
worden doorbroken.” Elke groep bereidt argumenten
voor en verdedigt het standpunt van de groep.

Reflectieopdracht: Beschrijf een taboe dat in je
omgeving speelt, bijvoorbeeld op school, thuis of in
je cultuur. Hoe beinvioedt dat taboe je gedrag en het
gedrag van mensen uit je buurt? Vind je dat het taboe
behouden of doorbroken moet worden? Waarom?

Bevrijding

Wist je dat de opvatting om ons in het Westen van
taboes te bevrijden, pas in de jaren zestig en zeventig
van de negentiende eeuw in zwang raakte? In die
tijd werd opgeroepen tot het verwerpen van taboes,
vanuit het idee om het individu te bevrijden van de
onderdrukkende samenleving. Twee protagonisten

daarvan waren John Stuart Mill met zijn liberalisme en
Sigmund Freud met zijn psychoanalytische ideeén.

John Stuart Mill thematiseerde de sociale dwang die
uitgaat van de heersende denkbeelden en gevoelens
eerder dan via politieke onderdrukking, en hield een
pleidooi voor individuele vrijheid en ontplooiing.

Sigmund Freud waarschuwde voor een teveel aan
taboes in een samenleving, wat bij mensen tot neuroses
kan leiden. Om taboes te doorbreken verwees Freud
naar de sublimerende kracht van dromen, humor en
fantasieén.

Lees meer in Over vrijheid uit 1869 van John Stuart
Mill en in Totem en taboe uit 1912 van Sigmund Freud.

Dossier deMens.nu Magazine

43



KAN EEN
DEMOCRATISCH
VERKOZEN
REGERINGSLEIDER

EISEN STELLEN
AAN DE MEDIA VAN
ZIJN LAND?

Al sinds 2015 maakt Difference Day jaarlijks voor een breed publiek de stand
van zaken op inzake vrijheid van pers en van meningsuiting. Telkens aan de
hand van boeiende debatten, panelgesprekken en screenings. Telkens met

journalisten en professionals uit de mediawereld. En telkens in Bozar. Dit jaar

meer bepaald op vrijdag 2 mei, van 12 tot 19 uur. U wordt verwacht.

DIFFERENCE WORLD PRESS Steun de vrijheid van pers en FZitanE
MAY FREEDOM DAY meningsuiting.
Y DIFFERENCEDAY.COM Kom naar Bozar op 2 mei. Giffhy

um'l.rE:!l."rH';; m Bozar erg:lls

DE BRUXELLES

INSCHRIJVEN

HOGESCHODL BRUSSEL




