
Doss
ier

VOORBIJ HET TABOE
	 18	 Taboes voor (on)gelovigen
		  Ruimte voor vreedzame dialoog

	 22	 Het belang van vrij onderzoek
		  “Wetenschap mag je niet censureren”

	 24	 Het taboe rond spiritueel atheïsme
		  Een uitnodiging om grenzen te verleggen

	 28	 Praten helpt echt, luisteren ook
		  Op gesprek gaan, een afbrokkelend taboe?

	 32	 Wel of geen kinderen?
		  Keuze tijdelijk in de vriezer

	 34	 Het taboe van de dood
		  Of de dood van het taboe?

	 38	 De nieuwe preutsheid
		  Een gezond evenwicht vinden

	 40	 Gender onder vuur
		  De strijd om identiteit

	 43	 Doordacht
		  Een verzameling weetjes en tips: 

	 inspiratie voor de lessen zedenleer



18	 | deMens.nu Magazine Dossier 

nderzoek toont aan dat atheïsme in veel delen van 
de wereld nog steeds taboe is. Ook andere taboes 
kunnen door een dominant religieus of ideologisch 

wereldbeeld in stand worden gehouden. In een seculiere 
rechtsstaat is er een wettelijke ruimte om vrij te spreken, 
maar het blijft essentieel om een cultuur te bevorderen 
waarin dialoog en meningsverschillen vreedzaam kunnen 
plaatsvinden.

Bert Goossens

De aanslag op de redactie van het satirische weekblad Charlie Hebdo in Parijs in 2015 leidde 
tot wereldwijde steun voor persvrijheid, met de slogan ‘Je suis Charlie’, maar ook tot verhitte 

debatten over de grenzen van satire en religieuze gevoeligheid

Dossier: Voorbij het taboe

Taboes voor (on)gelovigen
Ruimte voor vreedzame dialoog

©
 H

ad
ria

n 
/ 

S
hu

tte
rs

to
ck

.c
om

O



deMens.nu Magazine |	 19 Dossier 

Vrijheid van levensovertuiging
Het Freedom of Thought Report van 
Humanists International, de wereldwijde 
koepelorganisatie van humanistische en 
seculiere organisaties, bestudeert elk jaar 
de situatie op het gebied van wetgeving en 
mensenrechten voor humanisten, atheïsten 
en niet-religieuzen over de hele wereld.

Daaruit blijkt dat zeventig procent van de 
wereldbevolking in landen leeft waar de 
uiting van humanistische waarden ernstig 
wordt onderdrukt en waar de volledige ver-
wezenlijking van iemands recht op vrijheid 
van godsdienst of overtuiging onmogelijk is. 
In veel landen staan er sterke straffen op, tot 
opsluiting en de doodstraf toe.

Waarom wordt er wereldwijd zo repressief 
tegen ongelovigen en andersdenkenden 
opgetreden? Machtsbehoud speelt daarin 
een centrale rol. Dictaturen gebruiken reli-
gie en ideologie om de bevolking te binden 
en afwijkende gedachten te onderdrukken. 
Sociale controle is daarbij van groot belang: 
het breken met religieuze normen kan tot 
een breuk met familie en sociale netwerken 
leiden. Op persoonlijk niveau is levensbe-
schouwing vaak diep in iemands identiteit 
verankerd, waardoor kritiek gevoelig ligt.

Wettelijk kader
Taboes kunnen wettelijk worden vastgelegd. 
Wetten tegen blasfemie en het bekritiseren 

van religie worden in sommige landen nog 
steeds actief gehandhaafd en kunnen ern-
stige gevolgen hebben voor degenen die 
zich ertegen uitspreken.

In België voorziet de wet ruimte om vrij te 
spreken. Vrijheid van meningsuiting is een 
grondrecht, verankerd in artikel 19 van de 
Grondwet. Dat recht is niet absoluut. Er 
zijn immers wetten tegen laster en eerroof, 
tegen het aanzetten tot haat, discriminatie of 
geweld, en tegen negationisme. Ook uitin-
gen die de openbare orde verstoren, kunnen 
worden beperkt. De Belgische wetgeving 
streeft naar een balans tussen vrije menings-
uiting en bescherming tegen schadelijke 
uitingen. In specifieke gevallen beoordeelt 
een rechter of iets onder het recht van vrije 
meningsuiting valt of in strijd met de wet is.

Een concreet voorbeeld daarvan is de 
recente hetze rond een ophefmakende 
column van Herman Brusselmans in het 
weekblad Humo. Het Joods Informatie- 
en Documentatiecentrum (JID) had 
Brusselmans rechtstreeks voor de rechtbank 
gedaagd, omdat het vindt dat de auteur in 
zijn column had opgeroepen tot haat en 
geweld tegen de Joodse gemeenschap.

Op zich is dat een gezonde manier van hoe 
onze democratie conflicten oplost: via een 
uitgebreid maatschappelijk debat en de 
rechtspraak. Wel is het problematisch als 

er een cultuur ontstaat waarin mensen wor-
den aangeklaagd wanneer ze een scherpe 
mening uiten, zeker wanneer dat binnen een 
satirisch format gebeurt. Dat kan immers tot 
een cultuur van zelfcensuur leiden.

Humor en satire hebben een belangrijke 
functie in een open samenleving, ze zorgen 
ervoor dat taboes doorbroken kunnen wor-
den. Dat blijkt ook uit het VRT-programma 
Taboe waarin comedian Philippe Geubels 
gevoelige thema’s aankaart en voor een 
breed publiek bespreekbaar maakt.

Religie en taboes
Op 7 januari 2015 drongen twee islamitische 
extremisten in Parijs het kantoor van het sati-
rische weekblad Charlie Hebdo binnen. Ze 
vermoordden in totaal twaalf mensen. De 
aanval was een vergelding voor de publicatie 
van spotprenten van de profeet Mohammed, 
wat door de daders als godslastering werd 
beschouwd. De aanslag leidde tot wereld-
wijde steun voor persvrijheid, met de slogan 
‘Je suis Charlie’, maar ook tot verhitte debat-
ten over de grenzen van satire en religieuze 
gevoeligheid.

Wetten die de vrijheid van meningsuiting 
bewaken, zijn een belangrijke voorwaarde 
om onderwerpen bespreekbaar te maken, 
maar niet afdoende. Er kan ook een cultuur 
ontstaan waarin men bepaalde onderwer-
pen liever vermijdt. Sociale druk kan net zo 

Vrijheid van meningsuiting, met inbegrip 
van persvrijheid, is een grondrecht, 

verankerd in de Belgische Grondwet: 
dat recht is niet absoluut, er zijn immers 

wetten tegen laster en eerroof, tegen 
het aanzetten tot haat, discriminatie of 

geweld, en tegen negationisme

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om



20	 | deMens.nu Magazine Dossier 

effectief taboes handhaven als wetgeving.
Religieuze voorschriften en culturele tradities 
kunnen die sociale druk creëren. In West-
Europa zorgde een dominante christelijke 
cultuur er eeuwenlang voor dat vrouwen 
niet dezelfde rechten als mannen genoten. 
Vaak werden die niet eens expliciet vastge-
legd, maar sociaal opgelegd. Het was taboe 
voor een vrouw om ongehuwd te blijven en 
een eigen leven en carrière uit te bouwen. 
Evengoed was het een taboe om het als 
man voor vrouwenrechten op te nemen. Dat 
was ondenkbaar en onbespreekbaar.

Apostasie, geloofsverzaking of afstand 
nemen van het geloof dat men heeft 
aangehangen, is in veel religieuze gemeen-
schappen nog steeds een groot taboe. 
In haar debuutboek Ik ga leven geeft de 
Nederlandse auteur Lale Gül op openhar-
tige wijze inzicht in haar worsteling met de 
islamitische en culturele verwachtingen bin-
nen haar familie en in haar zoektocht naar 
vrijheid. Het leidt tot een radicale breuk met 
haar gemeenschap, intimidatie en doods-
bedreigingen.

Niet alle religieuze voorschriften leiden tot 
dergelijke conflicten. Veel moslims ver-

mijden varkensvlees en alcohol, terwijl ze 
wel aanvaarden dat er mensen zijn die 
er andere overtuigingen en gebruiken op 
nahouden.

Levensbeschouwelijke overtuiging  
als taboe
Ondanks de wettelijke ruimte waardoor in 
België het vrij beleven van een levensbe-
schouwing aanwezig is, voelen mensen 
zich niet altijd comfortabel om over hun 
diepste overtuigingen te praten.

In het online praatprogramma #BelRiadh 
getuigen jongeren dat ze scheef worden 
bekeken wanneer ze zeggen dat ze gelovig 
zijn. Spreken over geloof voelt soms aan als 
een coming-out. Imam Khalid Benhaddou 
bevestigt er dat stereotiepe beelden van 
gelovigen hardnekkig zijn.

Zit geloof in een seculiere samenleving in 
het verdomhoekje? Daar kunnen we toch 
enkele kanttekeningen bij maken. Religie, 
en het christendom in het bijzonder, blijft 
immers sterk verankerd in de Belgische 
samenleving. Ongeveer zeventig procent 
van de Belgische scholen is van katho-
lieke signatuur. Ook in de zorgsector is 

een christelijke visie nog sterk aanwezig, 
van ziekenhuizen tot woonzorgcentra. In 
de politiek zijn er verschillende partijen en 
individuen die zich uitspreken als christelijk 
geïnspireerd. Paus Franciscus kreeg bij zijn 
bezoek aan België in september 2024 een 
bijzondere behandeling als religieuze leider 
door op het Koninklijk Paleis ‘de natie’ te 
mogen aanspreken. Zo zijn er nog tal van 
voorbeelden te bedenken.

Religie speelt dus wel degelijk nog een 
belangrijke rol in onze samenleving. Wel 
wordt er niet altijd makkelijker over gepraat. 
Geloofsovertuigingen zijn diep verankerd in 
onze identiteit en kunnen daardoor gevoe-
lig liggen. Net zoals politieke discussies in 
sommige kringen worden vermeden om 
de vrede te bewaren, wordt ook levensbe-
schouwing vaak terzijde geschoven. Terwijl 
dialoog net zeer verrijkend kan zijn.

Dialoog vanuit de eigenheid
Een wettelijk kader en voldoende ruimte 
voor kritische columns en scherpe satire 
zijn cruciaal om levensbeschouwelijke 
taboes te doorbreken, maar even belang-
rijk is het om als samenleving voldoende 
dialoog en uitwisseling te voorzien.

Levensbeschouwing biedt een taal 
om over diepe existentiële vragen te 
reflecteren: om een waardevolle en 
respectvolle dialoog met andersdenkenden 
aan te gaan, is het belangrijk om eerst 
de eigen levensbeschouwelijke taal te 
leren spreken, pas dan kunnen er stevige 
bruggen met anderen worden gebouwd

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om
Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 21 Dossier 

Het officieel onderwijs zet daar het 
jongste decennium sterk op in. 
Interlevensbeschouwelijke competenties zijn 
binnen het officieel onderwijs een verplicht 
onderdeel van de levensbeschouwelijke 
vakken, zoals zedenleer en godsdienst. In 
de derde graad van het GO! onderwijs van 
de Vlaamse Gemeenschap wordt sinds 
september 2024 een van de twee lesuren 
levensbeschouwing ingericht als interlevens-
beschouwelijke dialoog. Met die initiatieven 
worden bruggen geslagen tussen denkbeel-
den en gemeenschappen.

Je zou denken dat het goed is om nog 
een stapje verder te gaan, zoals de 
Vlaamse regering wil doen, en een vak 
interlevensbeschouwelijke dialoog in te voeren 
(en de aparte levensbeschouwelijke lessen 
af te schaffen). Dat zou echter diepgang 
missen, omdat gevoelige onderwerpen vaak 
beter vanuit een eigen levensbeschouwelijk 
referentiekader besproken kunnen worden. 
Levensbeschouwing biedt immers een taal om 
over diepe existentiële vragen te reflecteren. 
In het vak niet-confessionele zedenleer is er 
bijvoorbeeld ruimte om het over gender- en 
transrechten te hebben, thema’s die elders 
vaak gevoeliger liggen. Om een waardevolle 

en respectvolle dialoog aan te gaan, waarin 
moeilijke onderwerpen bespreekbaar 
worden, is het belangrijk om eerst de eigen 
levensbeschouwelijke taal te leren spreken. 
Pas dan kunnen er stevige bruggen met 
andersdenkenden worden gebouwd. De 
rol die de leerkrachten levensbeschouwing 
daarbij spelen, mag niet worden onderschat.

Taboes voor atheïsten
Vrijzinnig humanisten staan voor het principe 
dat alles bespreekbaar moet zijn. Toch heb-
ben ook zij rode lijnen, zoals de bescherming 
van mensenrechten en een correcte toepas-
sing van de scheiding tussen kerk en staat. 
In België is het secularisme stevig ingebed, 
maar ook bij ons is er nog werk aan de win-
kel, bijvoorbeeld op het vlak van een gelijke 
behandeling van levensbeschouwingen.

Voor sommige militante atheïsten betekent 
secularisme niet alleen de scheiding van 
kerk en staat, maar ook het volledig terug-
dringen van religie uit de publieke sfeer. Zij 
begrijpen moeilijk hoe mensen, ondanks de 
overvloed aan kennis en wetenschappelijke 
inzichten, nog steeds in een god geloven. De 
zogenoemde nieuwe atheïsten, met Richard 
Dawkins als een van de prominente verte-

genwoordigers, wijzen religie radicaal af. Dat 
kan leiden tot een vereenvoudigde analyse, 
waarbij wereldproblemen volledig aan religie 
worden toegeschreven.

Ook voor atheïsten kan interlevensbeschou-
welijke dialoog verrijkend zijn. Het vergroot 
wederzijds begrip en kan ook inspireren tot 
nieuwe vormen van zingeving. Ook vormen 
van spiritualisme hoeven voor vrijzinnigen 
namelijk geen taboe te zijn.

Atheïstische spiritualiteit, een concept 
ontwikkeld door de Belgische filosoof 
Leo Apostel, verwijst naar een vorm van 
spiritualiteit zonder geloof in een god of 
bovennatuurlijke krachten. Het biedt een 
alternatief voor religieuze zingeving door 
verwondering, ethiek en verbondenheid op 
rationele en wetenschappelijke inzichten te 
baseren.

Secularisme en interlevensbeschouwelijke 
dialoog hoeven elkaar niet uit te slui-
ten. Integendeel, beide zijn nodig om een 
samenleving te creëren waarin we vrij kunnen 
spreken over onze diepste overtuigingen.

* * *

Atheïstische spiritualiteit, een vorm van 
spiritualiteit zonder geloof in een god of 

bovennatuurlijke krachten, hoeft geen 
taboe te zijn: het biedt een alternatief voor 

religieuze zingeving door verwondering, 
ethiek en verbondenheid op rationele en 
wetenschappelijke inzichten te baseren

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om



22	 | deMens.nu Magazine Dossier 

ustaaf Cornelis is hoogleraar wetenschapsfilosofie 
aan de Vrije Universiteit Brussel. Nadat rond 
2010 een aantal gevallen van wetenschapsfraude 

de media haalde, verdiepte hij zich in het thema. Van het 
gebruik van generatieve artificiële intelligentie tot niet grondig 
gevoerde onderzoeken, in onderstaand gesprek opent hij de 
deur van wetenschappelijke taboes. Tegelijkertijd pleit hij voor 
‘betrouwbare traagheid’.

Esther Meuwis

G Gustaaf Cornelis over wetenschappelijk onderzoek: “Neem de tijd om dingen grondig te bestuderen 
en reflecteer over je onderzoek. Wees transparant. Laat je niet ideologisch sturen. De kern van het 

humanisme en het Verlichtingsdenken is net de autonomie van het denken.”

Het belang van vrij onderzoek
“Wetenschap mag je niet censureren”

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

Wanneer spreken we van een taboe?
Als het om een thema gaat waarover men-
sen niet willen praten en waarover je weinig 
informatie kan inwinnen. Zodra iemand het 
aankaart, merk je in de wandelgangen dat de 
tongen loskomen. Zeg je ermee naar buiten 

te willen treden, dan gaan de lippen weer op 
slot. Zo gaf ik aan de VUB een lesmarathon 
voor jongeren over seksualiteit. Tijdens een 
debat ging het over verliefdheid op een leer-
kracht. Leerlingen en leerkrachten vonden het 
moeilijk om openlijk over het thema te spre-

ken, maar uiteindelijk kwamen de verhalen 
aan de oppervlakte. Nadien wilde een student 
lerarenopleiding een doctoraatsonderzoek 
voeren naar hoe zo’n situatie ontstaat en hoe 
je daarmee kan omgaan; ze kreeg echter nie-
mand officieel voor de microfoon.

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 23 Dossier 

Heb je zelf een taboe?
Nee, filosofen hebben daar lak aan. Doorgaans 
gaan wetenschappers geen taboe uit de weg 
en willen ze controversiële thema’s bestude-
ren. Hoe gevoelig bepaalde onderwerpen ook 
zijn, je mag wetenschap niet censureren, want 
dat is het einde van het vrij onderzoek.

Vroeger werd er in wetenschappelijke studies 
weinig rekening gehouden met sensibiliteiten 
van individuen of groepen in de maatschappij. 
Vandaag zijn burgers mondiger, waardoor er 
meer gevoeligheden naar boven komen. Toch 
moeten we ook leren omgaan met ideeën die 
niet bij het wereldbeeld passen. Wel mogen 
wetenschappers niet bruuskeren en moeten 
ze hun onderzoeksresultaten op een empa-
thische manier verwoorden. Onderzoek uit 
de weg gaan of resultaten achterhouden, is 
echter een brug te ver.

Zijn er taboes in de wetenschap?
Samen met onderwijsfilosoof Marijke Van 
Vlasselaer werk ik rond het gebruik van genera-
tieve AI bij studie en onderzoek. (Generatieve AI 
is een vorm van artificiële intelligentie die nieuwe 
content kan creëren of genereren, zoals tekst, 
afbeeldingen, video’s en audio, door te leren van 
bestaande gegevens, red.) Universiteiten nemen 
daarin een voorzichtige houding aan en geven 
liever niet toe dat de outputs het wetenschap-
pelijk onderzoek bedreigen. Alle universiteiten 
claimen tegenwoordig dat ze aan vrij onderzoek 
doen, maar als puntje bij paaltje komt, is dat niet 
zo. Ook dat potje blijft vaak gedekt.

Door een te hoge prestatie-, excellentie- en 
publicatiedruk ontstaat er slordige weten-
schap. De beoordeling van een curriculum 
vitae gebeurt vaak alleen op de hoeveelheid 
publicaties en projecten die op iemands naam 
staat. Als wetenschapper word je gedwon-
gen om opportunistisch te zijn, anders haal 
je de quota niet. Dat maakt dat mensen fou-
ten maken, te kort door de bocht gaan of te 
snel conclusies trekken. Er zijn daardoor veel 
wetenschappers met een burn-out of onder-
zoekers die er de kantjes aflopen. Een sterk 
geweten is essentieel voor wetenschappers.

Tachtig tot negentig procent van de onder-
zoekers en studenten gebruikt generatieve 
AI en chatbots in meer of mindere mate. Dat 
is nefast. Het is een taboe waar veel weten-
schappers over zwijgen.

Elk element van een onderzoek kan door 
generatieve AI gebeuren. Ik overloop even de 
fasen: “Ik kan niets nieuws bedenken en vraag 
ideeën aan generatieve AI. Vervolgens laat ik 
AI onderzoeksvragen bedenken en koppel ik 
daar methoden aan om een experiment uit te 
voeren. Na afloop van het experiment vraag 
ik AI die resultaten te analyseren, in grafieken 
te gieten en verwijzingen naar gelijkaardige 
onderzoeken te geven. Met die informatie 
stel ik een wetenschappelijk artikel op. Het 
eindresultaat stuur ik naar reviewers. Die gaan 
het artikel uit tijdsbesparing niet zelf nalezen, 
maar vragen aan generatieve AI om het te 
beoordelen. De auteur ontvangt het onder-
zoek terug met suggesties voor verbeteringen. 
Die vraagt weer aan AI om de aanpassingen 
door te voeren. Uiteindelijk verschijnt het arti-
kel in een wetenschappelijk tijdschrift en op 
het internet. Daar gaat AI dan weer mee aan 
de slag.” Nu vraag ik je, waar is er in die cirkel 
nog een rol voor de mens?

Ik heb de indruk dat men het probleem niet 
onder ogen wil zien. Als je een onderzoek uit-
besteedt aan generatieve AI en het volledig 
controleert, kost het evenveel tijd als het hele 
onderzoek zelf te voeren. Dus gaan weten-
schappers slechts deeltjes controleren en 
zo sluipen er fouten in. Er verschijnt dan een 
enorm aantal artikels die we niet meer gelezen 
krijgen. En waarvan we niet meer weten of ze 
betrouwbaar zijn. Bovendien leert ook gene-
ratieve AI niets bij als we onze onderzoeken 
niet zelf doen.

Zijn er dan geen ethische commissies?
Tien jaar al zijn er ethische commissies aan de 
universiteiten. Die bestaan uit juristen en erva-
ren onderzoekers uit het vakgebied. Er zetelen 
zelden ethici of filosofen in - dat is overigens 
ook niet verplicht. De ethische commissies 
gaan na of het aangevraagde onderzoek 
ethisch verantwoord is. Ze geven adviezen en 
controleren of het in overeenstemming met de 
regelgeving is.

Tegen een wetenschapper die wat kort door 
de bocht gaat en voor de deadline nog snel 
een projectaanvraag inzendt, wordt dan bij-
voorbeeld gezegd: “Je statistiek is niet in 
orde. Je gaat iets uit de taboesfeer halen, 
maar wie wordt er beter van? Stond je stil bij 
de gevolgen van je studie? Leidt ze niet tot 
stigmatisering van de doelgroep?”

Heb je een suggestie voor de toekomst?
Heb vertrouwen in wetenschappers en in 
wat ze doen. Dat is het enige wat enige 
zekerheid oplevert en de wereld hopelijk wat 
beter maakt.

Aan wetenschappers geef ik de boodschap: 
neem de tijd om dingen grondig te bestude-
ren en reflecteer over je onderzoek. Geef de 
burgers goede redenen om te vertrouwen op 
de resultaten van wetenschappelijke publica-
ties. Wees transparant over het onderzoek. 
Laat je niet ideologisch sturen.

Let op met AI. Het gebruik van gespecia-
liseerde artificiële intelligentie die je traint 
om problemen in een onderzoekdomein 
op te lossen, is oké - los van de ecologi-
sche bezwaren. Maar je kan als humanist 
niet achter het gebruik van generatieve AI 
staan. De kern van het humanisme en het 
Verlichtingsdenken is net de autonomie van 
het denken.

Wetenschappers mogen fouten maken. We 
weten dat ze er soms naast zitten, maar er 
is niets beters. Kijk naar alles wat we leerden 
over de natuur, de sterren, de mens zelf … 
Al die mooie en bruikbare kennis kwam voort 
uit de koker van wetenschapsmensen die vrij 
waren om te denken.

* * *

©
 ID

 /
 B

ar
t D

ew
ae

le

Wetenschapsfilosoof Gustaaf Cornelis



24	 | deMens.nu Magazine Dossier 

Het taboe rond spiritueel atheïsme
Een uitnodiging om grenzen te verleggen

oewel het vrijzinnig humanisme kritisch 
staat tegenover allerhande taboes binnen de 
samenleving, zijn er toch ook een aantal thema’s 

die op weerstand stuiten, zoals het ‘spiritueel atheïsme’. Wat 
houdt spiritueel atheïsme echter in? Waar komt het taboe 
vandaan en kunnen we het ontkrachten?

Een existentiële zoektocht
Het begrip ‘spiritueel atheïsme’ is een 
gelaagd begrip. Het woord ‘spiritueel’ bete-
kent letterlijk ‘geestelijk’ en refereert aan een 
zelfbewustzijn in verbinding met de totaliteit 
van het leven, de wereld enzovoort. Spiritueel 
atheïsme verwijst naar een visie waarbij indivi-

duen een existentiële zoektocht ondernemen, 
zonder de noodzaak van een god of andere 
bovennatuurlijke entiteiten. Die zoektocht kan 
zich uiten in een diepgaande waardering voor 
het universum, het zoeken naar betekenis in 
het leven of het ervaren van verbondenheid 
met anderen en de natuur. Het belangrijkste 

kenmerk is dat er geen geloof in een hogere 
macht aanwezig is. In plaats daarvan wordt 
spiritualiteit geïnterpreteerd als een manier om 
de menselijke ervaring in al haar complexi-
teit en schoonheid te begrijpen, zonder te 
verwijzen naar religieuze dogma’s of boven-
natuurlijke verklaringen.

Spiritueel atheïsme verwijst naar een visie waarbij individuen een existentiële zoektocht 
ondernemen, zonder de noodzaak van een god of andere bovennatuurlijke entiteiten: dat kan 
zich uiten in een diepgaande waardering voor het universum, het zoeken naar betekenis in het 

leven of het ervaren van verbondenheid met anderen en de natuur

Patricia Van de Velde

H

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 25 Dossier 

©
 U

ni
te

d 
A

rc
hi

ve
s 

/ 
W

H
A

, G
er

m
an

y

Bij het zoeken naar auteurs die zich in dat 
thema verdiepen, kom je vaak uit bij een 
introductie vanuit een eigen beleving en 
een eigen kijk op het leven. Waarom het 
thema mij precies aanspreekt, is te kade-
ren binnen mijn eigen levensfilosofie en het 
ontstaan ervan. Mijn vader is een uitge-
sproken atheïst en mijn Taiwanese moeder 
is een protestantse, beïnvloed door het 
boeddhisme en het taoïsme. Antropoloog 
Rik Pinxten heeft me als kunstweten-
schapper met het vak ‘Vergelijkende 
studie van religies’ op weg geholpen om 
vandaaruit mijn eigen levensbeschouwing 
te definiëren.

Nadenken over het grotere geheel
Ik vraag me vaak af wat het leven, de dood, 
geluk en menselijkheid betekenen binnen 
het grotere geheel van deze global village. 
Ik ben praktisch en geestelijk aangetrok-
ken tot een verruiming van mijn niet-gelovig 
zijn. Ervaringen die me daarin gesterkt 
hebben, zijn bijzondere momenten van 
ontmoeting en verbinding met onbeken-
den, bijvoorbeeld tijdens een rondleiding 
in het VolXmuseum in Deurne met kinderen 
die zeggen ‘dit is de mooiste dag van mijn 
leven’, bij een groepsgezang in India naast 
een boom die het hele dorp stutte en bij 
een rondleiding in het MAS in Antwerpen 
waarbij jongeren hun krachtobjecten teken-
den en erover vertelden.

Ik geloof in de kracht van bezinning, medita-
tie en kritisch denken. Overgangsmomenten 
waar samenhorigheid, bezieling, passie en 
liefde aan te pas komen, raken mij diep. Ik 
ben ontroerd door kunst, muziek, erfgoed, 
bergen en natuur. De natuur kan me bij-
voorbeeld verrassen in mijn moestuin en me 
vervullen met dankbaarheid voor het leven. 
Ik kan ook ontroerd raken door stoeten, 
fakkeltochten, rituelen en plechtigheden. 
Zo heb ik voor mijn dochters een speciaal 
lentefeest georganiseerd dat bij hen en de 
familie nog lang nazinderde. Het deed hen 
met verwondering stilstaan bij die bijzondere 
levensfase.

Na het lezen van het boek Goddeloos: 
waarom we atheïsme nodig hebben van 
Stine Jensen, filosoof en bekroond met de 
prijs ‘Atheïst van het jaar 2024’, kan ik met 
zekerheid stellen dat ik wil pleiten voor wat 
zij een baldadig en teder atheïsme noemt, 
een nieuwe vorm van spiritueel atheïsme. 
Over die tedere dimensie schrijft ze: “Dat 
inzicht verruimt je denken en maakt het 
mogelijk om ook de samenwerking met 
gelovigen vaker op te zoeken en daar lol 
in te hebben; immers, de atheïst is vaak 
gepreoccupeerd met dezelfde zaken als 
de theïst: zingeving, god(deloosheid), het 
goede en het kwade, de rol van het esthe-
tische en cultuur.” Zij heeft “eigenlijk geen 
taboe, een heel enkele keer wat hoon” 

ervaren. “De term opent zelfs wat deuren 
naar mensen die atheïsme associëren met 
iets hards en kils. Maar niet gelovig zijn.” 
Naast die tederheid heb je ook baldadigheid 
nodig, aldus Jensen, “omdat er nog altijd 
veel wanpraktijken plaatsvinden in naam van 
God.” En ze preciseert: “Als atheïst moet je 
opkomen voor het recht om niet te geloven, 
want dat is niet gegarandeerd.”

Spirituele zorgverleners
Als we filosoof Leo Apostel volgen, de 
grondlegger van het begrip ‘spiritueel 
atheïsme’, hoeft dat geen negatieve 
connotatie te dragen, maar gaat het 
over verwondering, de aandacht buiten 
jezelf plaatsen en een verruiming van het 
bewustzijn door stilte, meditatie en zonder 
dogma’s. Karen François, hoogleraar filosofie 
aan de Vrije Universiteit Brussel, geeft aan 
dat Leo Apostel een denkkader heeft willen 
bieden waarin ook vrijzinnigen zich voor een 
verruimde belevingservaring kunnen vinden.

Wellicht doet de term te veel aan esote-
rie denken, maar dat hoeft niet zo te zijn. 
Misschien is het zoeken naar een betere term 
voor die strekking, want daar wringt het bij 
sommige vrijzinnigen. Het woord ‘spiritueel’ 
doet aan ‘religiositeit’ denken en dat wil men 
vermijden. Terwijl het gaat om een existenti-
ële bezinning op jezelf en de wereld zonder 
godsbeeld.

Het taboe rond spiritueel atheïsme binnen 
de vrijzinnigheid komt voort uit de lange 
geschiedenis van verzet tegen religieuze 
dogma’s en de wens om wetenschap en 

rationaliteit voorop te stellen: het vraagt 
om een heroverweging van wat we onder 

spiritualiteit verstaan en hoe we die in 
een moderne, op kennis gebaseerde 

samenleving kunnen integreren



26	 | deMens.nu Magazine Dossier 

Dat onderwerp komt ook regelmatig aan bod 
in gesprekken met vrijzinnig humanistische 
consulenten in de huizenvandeMens. Voor 
de meesten van hen is existentiële expertise 
hét uitgangspunt van hun dagelijks werk. In 
2024 organiseerden ze een studiedag rond 
het thema ‘spiritueel atheïsme’ om het taboe 
te doorbreken, hoewel ze aangeven in de 
praktijk zelf geen taboe meer te ondervinden. 
Een eerdere studiedag over spiritualiteit, in 
2007, leidde tot het boek De kunst buiten het 
zelf te treden: naar een spiritueel atheïsme 
met bijdragen van onder anderen Gily Coene, 
Jean Paul Van Bendegem, Eddy Borms en 
Daniel Acke.

Vrijzinnig humanistische consulenten hel-
pen anderen als spirituele zorgverleners bij 
plechtigheden en zingevingsgesprekken, 
net zoals moreel consulenten in gevange-
nissen, ziekenhuizen, woonzorgcentra en bij 
Defensie ook doen. Samen met de andere 
levensbeschouwingen geven ze op die 
manier betekenis aan ieders levensvragen. 
De leuze ‘ken jezelf’ werd al in de Griekse 
oudheid gebruikt. ‘Kom tot jezelf’ zijn dan 

weer woorden die je tegenwoordig in de 
happy business tegenkomt, in zelfhulpboe-
ken, bij retraites, coaching allerhande en 
therapieën. Heel wat mensen zoeken morele 
steun bij de uitdagingen van het leven en de 
dood. Ze vinden niet altijd hun weg naar 
de vrijzinnigheid. Misschien rust daar nog 
een taboe op? Het atheïsme en het vrijzinnig 
humanisme geven nochtans, net als religies 
en godsdiensten, betekenis, zin en woorden 
aan het moeilijk uitspreekbare. Is dat niet de 
essentie van een levensbeschouwing? Het 
doet ons nadenken over welke zingevende 
kaders er voor niet-gelovigen zijn. Welke 
rituelen en gebruiken zijn er voor de atheïst?

Achter het taboe
Het taboe op het begrip ‘spiritueel atheïsme’ 
berust op het gegeven dat spiritualiteit vaak 
met het verlaten van rationaliteit, weten-
schap en ethiek wordt geassocieerd. 
Vrijzinnig humanisten benadrukken het 
wetenschappelijk denken, het bewijs en 
het menselijk vermogen om betekenis te 
scheppen in een wereld die geen inherente 
goddelijke bestemming heeft. Spiritualiteit 

associëren ze met een geloof in het boven-
natuurlijke. Die visie zorgt ervoor dat heel 
wat vrijzinnige denkers zich ongemakkelijk 
voelen bij de gedachte dat spiritualiteit en 
atheïsme verenigbaar kunnen zijn. Evenwel 
zijn sommige vrijzinnigen ook vrijmetselaars 
en behoren ze tot een loge, een vereniging 
van ‘spirituele bouwvakkers’, rijk aan ritue-
len en symboliek.

Er kan ook de angst voor het verlies van 
gemeenschappelijke grond zijn. Sommige 
vrijzinnige gemeenschappen delen de over-
tuiging dat spiritualiteit, als die al bestaat, 
noodzakelijkerwijs rationeel en gestoeld 
op wetenschap en ethiek moet zijn. Het 
idee dat spiritualiteit los van een georga-
niseerd systeem van geloof kan bestaan, 
kan als een bedreiging voor de identiteit 
van de gemeenschap zelf worden gezien. 
Vrijzinnigen die stevige kritiek op religie 
en mysticisme hebben, kunnen spiritueel 
atheïsme als een soort terugkeer naar de 
vage en onzekere gebieden van religieuze 
ervaring beschouwen, iets wat ze liever ver-
mijden.

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

Vrijzinnig humanisten benadrukken het wetenschappelijk denken, het bewijs en het 
menselijk vermogen om betekenis te scheppen in een wereld die geen inherente 

goddelijke bestemming heeft, terwijl spiritualiteit vaak met het verlaten van rationaliteit, 
wetenschap en ethiek wordt geassocieerd

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 27 Dossier 

Een weg naar verbinding
Toch heeft het spiritueel atheïsme veel te bie-
den aan de bredere vrijzinnig humanistische 
gemeenschap. Het geeft de mogelijkheid 
om een dieper gevoel van verbinding te 
ervaren. Het moedigt mensen aan om hun 
eigen betekenis te zoeken in het leven en 
de wereld om hen heen, wat tot een grotere 
mate van zelfreflectie en persoonlijke groei 
kan leiden. Dat kan bijzonder waardevol zijn 
voor mensen die zich niet met traditionele 
religies willen identificeren, maar wel naar 
een vorm van spiritualiteit verlangen die hen 
helpt om met het grotere geheel van het 
bestaan om te gaan.

Een spiritueel atheïsme doet geen afbreuk 
aan de atheïstische strijd van secularisering 
en neutraliteit. Ook voor het wetenschappe-
lijk denken staat de deur open, want er zijn 
recente onderzoeken op het gebied van tijd en 
ruimte, van kwantumfysica en andere discipli-
nes die het immateriële bestuderen. Hoe staat 
de academische (westerse) wereld tegenover 
de Chinese geneeskunde en begrippen als 
‘chi’, levensenergie en energetisch bewust-
zijn? Nick Jankel, auteur van Spiritual Atheist: 
a Quest to Unite Science and Wisdom into a 
Radical New Life Philosophy to Thrive in the 
Digital Age, verwijst in zijn boek onder meer 
naar natuurkundige Roger Penrose en anes-
thesioloog Stuart Hameroff die suggereren dat 

de dubbele aspecten van spiritueel atheïsme 
- materie en bewustzijn - op kwantumniveau 
‘verstrengeld’ zouden kunnen zijn in zoge-
noemde microtubuli, kleine eiwitstructuren in 
de zenuwcellen in de hersenen.

Spiritueel atheïsme kan ook een brug slaan 
tussen verschillende wereldbeschouwin-
gen. In plaats van de kloof tussen religie 
en wetenschap te verdiepen, kan het ertoe 
bijdragen om beide te verzoenen op een 
manier die ruimte geeft aan persoonlijke 
ervaring en collectieve verantwoordelijkheid. 
In een tijd waarin de wereld steeds meer 
gepolariseerd raakt, biedt het de mogelijk-
heid om gemeenschappelijke menselijke 
waarden te vinden zonder dat men het 
rationalisme of de wetenschap hoeft los te 
laten.

Grenzen verleggen
Vrijzinnig humanisten kijken doorgaans met 
een open blik naar andere levensbeschou-
wingen en religies. Dat is het uitgangspunt 
van auteur Sander Herremans geweest in 
zijn boek De gelovige atheïst. Als leerkracht 
niet-confessionele zedenleer ziet hij hoe 
leerlingen met elkaar in een interlevensbe-
schouwelijke dialoog gaan en hoe religies 
ons kunnen helpen om te leren stilstaan, 
om te kijken naar waar we mee bezig zijn. 
Volgens hem waren Boeddha, Mohammed 

en Jezus progressieve rebellen die kritisch 
naar het onrecht in de maatschappij keken. 
Ze gingen tegen de dogma’s van hun tijd in 
en zorgden voor een positieve verandering. 
Het woord ‘geloven’ plaatst hij in een breder 
(taalkundig) perspectief. Hij werd uitgeno-
digd voor lezingen en workshops in heel 
Vlaanderen, maar ondervond weinig steun 
en weerklank binnen de georganiseerde vrij-
zinnigheid. Die schrok ervoor terug om hem 
uit te nodigen.

Het taboe rond spiritueel atheïsme bin-
nen de vrijzinnigheid is dus een complex 
fenomeen. Het komt voort uit de lange 
geschiedenis van verzet tegen religieuze 
dogma’s en de wens om wetenschap en 
rationaliteit voorop te stellen. Toch ligt hier 
een interessante kans voor de vrijzinnig 
humanistische gemeenschap, door een 
manier van spiritualiteit voor te stellen die 
niet afhankelijk is van bovennatuurlijke 
overtuigingen. Het vraagt om een her-
overweging van wat we onder spiritualiteit 
verstaan en hoe we die in een moderne, 
op kennis gebaseerde samenleving kunnen 
integreren. Het is een uitnodiging om niet 
alleen de grenzen van het atheïsme, maar 
ook die van de spiritualiteit zelf te verleg-
gen.

* * *

Spiritueel atheïsme kan een 
brug slaan tussen verschillende 

wereldbeschouwingen: in een tijd waarin 
de wereld steeds meer gepolariseerd 

raakt, biedt het de mogelijkheid om 
gemeenschappelijke menselijke waarden 

te vinden zonder dat men het rationalisme 
of de wetenschap hoeft los te laten

©
 J

oh
an

 D
e 

M
oo

r



28	 | deMens.nu Magazine Dossier 

Praten helpt echt, luisteren ook
Op gesprek gaan, een afbrokkelend taboe?

isschien komt het volgende je bekend voor? 
Je zit met iets waar je zelf niet uit raakt. Erover 
praten zou helpen, alleen durf je die stap niet zo 

goed te zetten. Want wat zullen ‘ze’ wel niet denken als ze weten 
dat je naar een psycholoog gaat? Nochtans helpt een open en 
eerlijk gesprek om taboes rond mentaal welzijn te doorbreken, 
om begrip te creëren en om steun in je omgeving te vinden. 
Praten kan het begin van je mentale herstel zijn.

Hulp zoeken voor mentale klachten doen we tegenwoordig al iets gemakkelijker, maar er open 
en bloot over praten, blijkt vaak nog taboe te zijn; en dat is jammer, want onderzoek toont aan 

dat één persoon op drie ooit met psychische problemen te maken krijgt

Veerle Magits

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

M

Dossier: Voorbij het taboe

De schaamte overwinnen
Je zit niet helemaal goed in je vel door bij-
voorbeeld je werk-, school- of thuissituatie. 
Je hebt het gevoel dat je hulp nodig hebt 
om wat er ook speelt te doorbreken of er op 
een of andere manier mee te leren omgaan. 
Je beseft dat hulp nodig is, dat je er alleen 
niet uitkomt, maar toch blijft het moeilijk om 

de stap naar de hulpverlening te zetten. En 
eenmaal die hindernis genomen, durf je er 
vaak niet openlijk voor uit te komen.

Hulp zoeken doen we de laatste jaren al iets 
gemakkelijker, maar er open en bloot over 
praten, blijkt vaak nog taboe te zijn. En dat 
is jammer, want onderzoek toont aan dat 

één persoon op drie ooit met psychische 
problemen te maken krijgt.

Waarom durven we daar nauwelijks voor 
uitkomen? Waarom lijkt hulp zoeken voor 
je mentale welzijn toch net dat tikkeltje 
moeilijker dan advies vragen voor om het 
even welk ander medisch probleem? Het 



deMens.nu Magazine |	 29 Dossier 

antwoord op die vraag is eenvoudig: omdat 
een psychisch probleem niet zichtbaar is. 
Wanneer je een verkoudheid hebt, dan is 
dat duidelijk te merken aan je nies- en snot-
tergedrag. Wanneer je je arm breekt, dan 
heb je daar letterlijk zwart op wit  bewijs van 
via een radiografie en het gipsverband rond 
je arm. Mensen zíén dat er iets met je aan 
de hand is, er is ‘bewijs’. Wanneer je met 
een burn-out of een depressie kampt, dan is 
dat uiterlijk niet aan je te merken. Er is geen 
tastbaar bewijs, terwijl jij daar natuurlijk wel 
de gevolgen van ondervindt.

Net omdat het niet zichtbaar is, zorgt dat er bij 
heel wat mensen voor dat het moeilijk is om 
aan te geven hoe ze zich echt voelen. Vaak 
heerst er schaamte of vrezen ze reacties van 
anderen, in de trant van ‘ze gaan denken dat 
ik gek ben als ik zeg dat ik naar een psycho-
loog ga’. Met als gevolg dat ze hun besognes 
niet durven te delen met een buitenstaander, 
met iemand van hun familie of met een van 
hun vrienden, want ‘die ga je toch niet zomaar 
met je probleem lastigvallen’.

Toch zijn het net die mensen die een rol 
van betekenis bij het herstelproces kunnen 
spelen. Het is immers van belang dat je met 
je probleem bij iemand terechtkan die je 
vertrouwt. Sommige mensen hebben er mis-
schien voldoende aan om eens te ventileren 
tijdens een babbel met een vriend of vriendin. 
Bij anderen zit het probleem dieper en dient 
er andere hulp gezocht te worden. Een psy-

choloog kan dan een duwtje in de rug geven, 
nieuwe inzichten bijbrengen en verandering 
teweegbrengen, vanuit een niet-betrokken 
situatie. Of wanneer de psychische proble-
men het vereisen, kan ook de hulp van een 
psychiater, een arts, nodig zijn.

Naar meer openheid
De laatste jaren is het steeds meer sociaal 
aanvaard om psychologische hulp te zoeken 
en te krijgen. Het taboe om bij een psycho-
loog op gesprek te gaan, is sterk afgenomen 
en bij heel wat psychologen zijn er onder-
tussen (lange) wachtlijsten. Al speelt de 
terugbetaling door de ziekenfondsen daar 
waarschijnlijk wel een zekere rol in. Hoe dan 
ook is dat een stap in de goede richting.

Ook wat betreft de openheid over en het 
bespreekbaar maken van ons mentale 
welzijn, werd er een sprong voorwaarts 
gemaakt. Een van de factoren die daartoe 
heeft bijgedragen, zijn de sociale media.

Het valt niet te ontkennen dat we, wanneer 
we op sociale media scrollen, al te vaak 
een perfect en ideaal beeld voorgescho-
teld krijgen. Gelukkig zijn er ondertussen 
al heel wat bekende en minder bekende 
mensen overgestapt naar het brengen van 
‘echte’ verhalen en getuigenissen, ook over 
hun mentale welzijn. Door hun relaas op 
Instagram, Snapchat, TikTok … te delen, 
trachten ze anderen die met dezelfde issues 
kampen of worstelen, te inspireren en op die 

manier het taboe rond psychische proble-
men te doorbreken.

In 2020 maakte het weekblad Flair in een 
artikel melding van zo’n negentien interna-
tionale bekendheden die met hun mentale 
problemen naar buiten traden. Zo hadden 
ze het over Lady Gaga die aan PTSS, een 
posttraumatische stressstoornis, lijdt als 
gevolg van een verkrachting op negen-
tienjarige leeftijd. Daardoor worstelt de 
zangeres al haar hele leven met angst en 
depressie. Door er openhartig over te pra-
ten, wil ze dat jonge mensen weten dat ze 
niet alleen zijn met hun gevoelens. Shawn 
Mendes zingt in zijn hit In My Blood dan 
weer over zijn angststoornis. Daarmee naar 
buiten treden was een van de engste, maar 
tegelijk belangrijkste onthullingen die hij ooit 
heeft gedaan. Actrice en zangeres Selena 
Gomez nam in 2017 wat tijd voor zichzelf 
om zich op haar angstproblemen te con-
centreren. Die angst, de paniekaanvallen 
en haar depressie bleken bijwerkingen te 
zijn van de ziekte lupus die bij haar werd 
vastgesteld. In 2020 kreeg ze ook de diag-
nose bipolaire stoornis. Daarvoor ging ze in 
therapie, waardoor ze zichzelf beter leerde 
kennen, wat haar dan weer hielp om haar 
problemen beter te begrijpen.

Het nut van voorbeeldfiguren
Uiteraard zijn het niet alleen internationale 
celebrity’s die openlijk voor hun mentale 
problemen uitkomen. Ook een aantal BV’s 

Op sociale media krijgen we al te vaak een 
perfect en ideaal beeld voorgeschoteld; 

gelukkig zijn er ondertussen ook heel wat 
bekende en minder bekende mensen 

overgestapt op het brengen van ‘echte’ 
verhalen en getuigenissen, ook over hun 

mentale welzijn



30	 | deMens.nu Magazine Dossier 

is er openhartig over. Zo gebruikt Selah Sue 
haar muziek als een manier om haar psy-
chische problemen met het grote publiek te 
delen. In haar nummer Pills uit 2022 zingt ze 
over haar ervaringen met antidepressiva en 
het afbouwen van haar medicatie. Actrice 
en schrijfster Leen Dendievel heeft het in 
haar boek Asem over haar paniekaanvallen. 
Ze neemt de lezer mee in haar eigen proces 
en vertelt hoe ze daar sterker is uitgekomen. 
Sinds 2021 gaat ze in scholen over mentale 
gezondheid spreken, iets wat door de jon-
geren enorm wordt geapprecieerd.

Daarnaast wordt er ook op andere manie-
ren aandacht aan mentale gezondheid 
besteed. Zo maakte comedian Philippe 
Geubels in 2018 in de eerste reeks van het 
VRT-televisieprogramma Taboe een afle-
vering over mensen met een psychische 
kwetsbaarheid.

Jongeren hebben op verschillende gebie-
den voorbeeldfiguren, dus waarom niet op 
het vlak van mentale gezondheid. Door er 
openlijk over te praten, normaliseren die 

rolmodellen de gesprekken erover en ver-
groten ze de bewustwording dat iedereen, 
ongeacht leeftijd, geslacht of achtergrond, 
kan te maken krijgen met uitdagingen op 
het gebied van mentale gezondheid.

Ondersteunende initiatieven
Niet alleen sociale media en getuigenis-
sen van bekende personen dragen bij aan 
het bespreekbaar maken van mentale 
gezondheid bij het brede publiek. Sinds 
2004 worden in Vlaanderen informatieve en 
taboedoorbrekende campagnes rond men-
tale gezondheid en psychische problemen 
door de organisatie Te Gek!? opgezet. Die 
campagnes hebben tot doel het taboe te 
doorbreken en het belang van praten over 
mentale gezondheid onder de aandacht te 
brengen. De organisatie krijgt daarbij hulp 
van een peter en een meter, namelijk muzi-
kanten Guy Swinnen en Selah Sue. Maar Te 
Gek!? laat ook andere BV’s en artiesten over 
hun eigen kwetsbaarheid vertellen.

In de podcast Durven mensen het tegen-
woordig zeggen als ze naar een psycholoog 

gaan? van de Universiteit van Vlaanderen, 
opgenomen in november 2024, gaat pre-
sentator Koen Fillet in gesprek met Inez 
Germeys, psycholoog en hoogleraar psy-
chiatrie aan de KU Leuven. Zij stelt dat 
“onderzoek aantoont dat veertig procent van 
de bevolking zelf te kampen heeft met een 
psychische aandoening en dat tachtig pro-
cent van de mensen iemand in zijn omgeving 
kent die worstelt met een psychische aan-
doening. Hallucinante cijfers die het belang 
van mentale gezondheid benadrukken. 
Toch blijft er een zekere terughoudendheid 
bestaan om er openlijk over te spreken, het 
lijkt af te hangen van de problematiek. Burn-
out en depressie zorgen voor een zekere 
herkenbaarheid; psychose, zelfverwonding 
en zelfmoordgedachten zorgen meer voor 
angst, oordeel en onbegrip.”

Professor Germeys benadrukt bovendien in 
die podcast dat het normaliseren van praten 
over mentaal welzijn essentieel is om het 
stigma te verminderen, naast het belang van 
educatie en voorlichting, empathie en begrip, 
en een ondersteunende maatschappij. 

©
 A

.P
A

ES
 /

 S
hu

tte
rs

to
ck

.c
om

Wanneer bekende mensen en rolmodellen en celebrity’s, zoals singer-songwriter Selah Sue, 
openlijk over hun mentale problemen praten, vergroten ze de bewustwording dat iedereen, 

ongeacht leeftijd, geslacht of achtergrond, kan te maken krijgen met uitdagingen op het gebied 
van mentale gezondheid

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 31 Dossier 

Er is behoefte aan een cultuur waarin het 
bespreken van psychische problemen net 
zo gewoon wordt als het praten over fysieke 
gezondheid. Dat vereist inspanningen 
op verschillende niveaus, zoals in het 
onderwijs, op werkplekken en in de bredere 
samenleving.

Psychische aandoeningen hebben immers 
een enorme impact op onze maatschappij 
(naast de impact op de persoon zelf en de 
familie), zo toont onderzoek van Sciensano 
aan. Helaas is de financiering van het 
wetenschappelijk onderzoek en van de zorg 
niet in verhouding. Met andere woorden, er 
zijn veel te weinig middelen. Eveneens van 
belang is dat de hulp toegankelijk én laag-
drempelig is, zodat iedereen die het nodig 
heeft, de juiste ondersteuning kan krijgen, 
maar zeker ook kan vinden.

Een van de plekken waar je terechtkan 
voor een ondersteunend gesprek, is het 
huisvandeMens, overal in Vlaanderen en 
Brussel. Volwassenen en jongeren vanaf 
zestien jaar kunnen er kosteloos aankloppen 
voor een individueel begeleidingsgesprek, een 

luisterend oor. Daarnaast worden er in heel wat 
huizenvandeMens praatgroepen rond bepaalde 
thema’s en/of voor lotgenoten ingericht. Bij 
SOS Nuchterheid vind je dan weer specifieke 
ondersteuning en begeleiding bij verslavingen, 
zoals alcohol, drugs, pillen, gokken … In heel 
wat regio’s kan je er terecht om met lotgenoten 
te praten en om informatie en steun te vinden.

Tips om het taboe te doorbreken
Vragen wij wel voldoende aan elkaar hoe 
het gaat? Hoe het écht gaat? En luis-
teren wij ook echt naar het antwoord? 
Aandachtig luisteren en erkenning geven 
wanneer iemand met problemen bij je komt 
aankloppen, kunnen soms al voldoende 
zijn om die persoon er weer bovenop te 
helpen. Het is in zo’n geval zeer waarde-
vol om eerlijk te zeggen: “Ik weet niet wat 
ik moet zeggen, maar ik ben er voor je.” 
In eerste instantie wil die persoon dat er 
gewoon iemand een luisterend oor biedt, 
steun geeft en begrip toont. Je hoeft niet 
meteen een oplossing te zoeken.

Hoe voer je nu zo’n gesprek? Hoe reageer 
je als iemand je iets vertelt? Of hoe begin 

je zelf een gesprek over je innerlijke wor-
stelingen?

Wanneer je zelf het gesprek over je pro-
bleem wil aangaan, praat dan met iemand 
die je vertrouwt - een ouder, broer, zus, 
familielid, vriend, vriendin, vertrouwens-
persoon … Neem de tijd om je verhaal te 
doen in een rustige omgeving waar je je op 
je gemak voelt. Geef aan dat je het best wel 
spannend of moeilijk vindt om je zo open 
te stellen. Bepaal je eigen grenzen en denk 
vooraf al even na over wat je wil delen (en 
wat niet). Geef ook duidelijk aan wat je van 
de ander verwacht.

Wil je graag een luisterend oor bieden aan 
iemand die het gesprek met je wil aangaan? 
Geef dan aan dat je er bent voor die persoon. 
Stel open vragen, zodat je de ander de ruimte 
geeft om zelf te bepalen waar die het over wil 
hebben en wat die wel of niet kwijt wil. Neem 
een open houding aan, toon begrip, oordeel 
niet en vraag gerust door, maar met respect 
voor de grenzen van de ander.

* * *

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

Een van de plekken waar je voor een 
ondersteunend gesprek terechtkan, is 

het huisvandeMens, overal te vinden in 
Vlaanderen en Brussel; naast individuele 

begeleidingsgesprekken worden er ook tal 
van praatgroepen rond bepaalde thema’s 

en/of voor lotgenoten ingericht



32	 | deMens.nu Magazine Dossier 

Wel of geen kinderen?
Keuze tijdelijk in de vriezer

anuit tram drie zwaai ik de twintigers op perron 
twee uit. Rondom mij zie ik veel jonge gezinnen, een 
groep workaholics die met een burn-out flirt, een 

hoop dartelende flierefluiters en een enkele bijna-veertiger die de 
vaart probeert tegen te houden. En om de hoek loert de conducteur 
die hen weldra bij de kraag zal vatten om hen perron vier op te 
werpen. Eén ding brengt ons allen samen: het spoor dat naar 
vraagtekens leidt. En de onvermijdelijke vraag: wat met kinderen?

Mensen beslissen steeds vaker om na hun dertigste kinderen te krijgen, ook kiezen meer 
mensen voor een leven zonder kinderen: waar kinderen krijgen ooit als een sociale plicht werd 

gezien, daar is nu plaats voor een individuele keuze

Laure Lytens

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

V

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 33 Dossier 

Tijd voor zelfreflectie
Het is zoals die grap van de twee zandkor-
rels die door de woestijn lopen. “Help,” zegt 
de ene tegen de andere, “we zijn omsingeld!” 
Zo lijkt het soms ook met baby’s. Als ik om 
mij heen kijk, zie ik veel koppels aan kinderen 
beginnen of hoor ik ze hun kinderwens uitspre-
ken. Spontaan ontstaan er zelfreflecties. Wil ik 
kinderen? Wanneer moet ik dat weten? En wat 
betekent dat voor mij als ik geen relatie heb en 
nog geen beslissing heb genomen?

Wanneer het getal drie vooraan staat, hoeft 
er volgens mijn gynaecoloog nog niet gepa-
nikeerd te worden. Mensen beslissen steeds 
vaker om na hun dertigste kinderen te krijgen. 
Ook kiezen meer mensen voor een leven 
zonder kinderen. Het taboe om uit vrije keuze 
kinderloos te zijn, wordt alsmaar vaker door-
broken. Waar kinderen krijgen ooit als een 
sociale plicht werd gezien, daar is nu plaats 
voor een individuele keuze.

Een blik op het bevolkingsregister
Uit het bevolkingsregister blijkt dat het geboor-
tecijfer in België daalt. Sinds 2010 is het met 
bijna zestien procent gedaald, maar die trend 
is al eerder ingezet. Wanneer we 2025 verge-
lijken met het jaar 1900, is het geboortecijfer 
bijna gehalveerd. En dat terwijl het aantal 
Belgen bijna verdubbeld is ten opzichte van 
toen. Statbel, het Belgische statistiekbureau, 
wijt dat aan een combinatie van factoren. Het 
dalende geboortecijfer is te verklaren door de 
vergrijzing, door het feit dat mensen op steeds 
latere leeftijd kinderen krijgen, door de stijging 
van het aantal hooggeschoolden en door de 
toenemende economische onzekerheid bij 
jonge mensen. De afgelopen twintig jaar is 
migratie de belangrijkste motor van de bevol-
kingsgroei.

Nu mensen later kinderen krijgen, speelt leeftijd 
in sociale zin minder een rol. Dat ervaar ik zelf 
ook, nu ik dertig ben. En toch voel ik een span-
ningsveld. Het is niet zozeer de sociale druk 
die mij persoonlijk zorgen baart. Wel plaagt 
mij het besef dat een biologische klok geen 
uitvinding is zoals de gloeilamp. Een kind groeit 
in de baarmoeder uit een bevruchte eicel die 
aan celdeling doet. Hoe ouder de eicellen, hoe 
moeilijker de celdeling verloopt. Dat verhoogt 
de kans op miskramen en afwijkingen. Dankzij 
de ontwikkeling van onze geneeskunde leven 

we met z’n allen langer, maar onze vruchtbare 
periode evolueert niet zo snel mee.

Een persoonlijke keuze
De huidige geneeskunde staat ons toe om 
bewust kinderloos te zijn, met behulp van 
verschillende anticonceptiemethoden. Wie 
doelbewust geen kinderen wenst, heeft veel 
mogelijkheden om ouderschap te voorkomen.

De andere keuze kent ook een plan B. Als 
spontaan zwanger raken niet lukt, betekent 
het niet meteen dat je onvruchtbaar bent. 
Koppels of alleenstaanden kunnen bij een 
fertiliteitscentrum aankloppen voor een vrucht-
baarheidsbehandeling. Er bestaan verschillende 
behandelingen, waarvan in-vitrofertilisatie (ivf) en 
intracytoplasmatische sperma-injectie (icsi) er 
maar enkele zijn. Dat is toch wat mijn gynae-
coloog mij telkens verzekert: “Oh, maar wij 
hebben nog een hele trukendoos indien het 
niet meteen vanzelf lukt. Ik zou me er nu nog 
geen zorgen over maken.”

Op goed vertrouwen
Onze maatschappij vertrouwt sterk op medi-
sche kennis en artsen. In die zin dat mensen 
bepaalde verwachtingen van de geneeskun-
dige mogelijkheden hebben. Er heerst een 
soort vanzelfsprekendheid. Als dertiger kan 
ik me bijvoorbeeld geen tijd meer inbeelden 
waarin anticonceptie en abortus niet mogelijk 
zijn.

Onze geneeskunde staat zo ver dat het soms 
op toveren kan lijken. We verwachten dat elke 
kwaal een oorzaak kent die door een arts of 
medisch team kan worden opgespoord. Vijf 
dagen pillen slikken, bij wijze van spreken, en 
nadien kunnen we de normaliteit weer aan-
vatten.

En dan worden we af en toe toch met beide 
benen op de grond gezet, want geneeskunde 
is geen toverkunst. Artsen trachten te onder-
zoeken en genezen, maar zijn noch alwetend 
noch almachtig. Want niet iedereen die kinde-
ren wenst, krijgt goed nieuws.

Onvervulde kinderwens
Het proces om bewust niet zwanger te 
worden, is makkelijker dan dat om bewust 
kinderen te krijgen. Sommige mensen krij-
gen zelfs te horen dat hun onvruchtbaarheid 

onomkeerbaar is. Hun hele leven geloofden ze 
in de keuze die ze feitelijk nooit hadden.

Een kinderwens start zelden op de dag van 
de eerste poging. Er gaan overwegingen 
aan vooraf. Zou ik wel of zou ik niet? Is mijn 
wens zo groot dat ik voor de rest van mijn 
leven verantwoordelijk wil zijn voor een ander 
mensenleven? Het is een proces dat moet 
rijpen. En als je na al die vragen en overwe-
gingen besluit om ervoor te gaan, dan komt 
de klap zwaar aan als het keer op keer mislukt. 
Kinderen krijgen, de bestaansverzekering van 
de menselijke soort, blijkt ineens niet ‘de nor-
maalste zaak van de wereld’ te zijn. Hoe ga je 
om met het verlies van een van de grootste 
dromen in je leven?

Er wordt te weinig geapplaudisseerd voor 
mensen die de kracht vinden om hun dromen 
een nieuwe invulling te geven. Een droom ver-
liezen kan zeer pijnlijk zijn en het vergt moed 
om je voor nieuwe perspectieven open te 
stellen. Maar eerst moet er ruimte zijn om te 
rouwen, op je eigen manier. Iedereen heeft het 
recht om zulke pijnlijke ervaringen intern te ver-
werken. En tegelijk heeft iedereen het recht om 
het taboe te doorbreken en te praten over wat 
ze verloren.

Keuze bevriezen
Zelfs na het neerschrijven van deze overdenkin-
gen voel ik schroom om over het onderwerp te 
praten. Dit intern beleven bracht me niet echt 
rust. Die kwam er pas toen ik erover begon te 
praten. Op de vraag of ik een kinderwens heb, 
weet ik nooit helemaal wat te zeggen. Ik ken 
het antwoord nog niet. Op dit moment vraag 
ik me eerder af wat het voor mij betekent, geen 
relatie en geen uitgesproken wens.

Mannen kunnen tot het einde van hun dagen 
procreëren, waardoor de tijd hen biologisch 
minder druk oplegt. Sinds enkele jaren bestaat 
er een manier voor vrouwen om zichzelf opties 
te geven qua vruchtbaarheid. Het proces 
waarmee ze hun eicellen voor niet-medische 
redenen kunnen laten invriezen, heet ‘social 
freezing’. Dat biedt vrouwen een kans om hun 
keuze te bevriezen door de tijdsdruk te ver-
lagen. Dat onbeantwoorde vragen nog even 
onbeantwoord mogen blijven. We zien wel.

* * *



34	 | deMens.nu Magazine Dossier 

Het taboe van de dood
Of de dood van het taboe?

De zon en de dood kan men niet lang recht 
aankijken.” Dat is al een eeuw of vier een 
populaire uitspraak van schrijver François de 

La Rochefoucauld. Net zoals de zon te fel is voor onze ogen, 
zou de dood te intens zijn voor onze geest. Er is iets van aan. 
Comfortabel is het meestal niet om stil te staan bij je eigen einde 
of het nakende verlies van anderen. Maar staat ongemak gelijk 
aan taboe? ‘Niet weten hoe’ gelijk aan ‘niet mogen’?

In een seculiere samenleving krijg je nieuwe vormen van transcendentie: herinneringsdozen 
of huisaltaartjes met speciale objecten zijn heel normaal geworden, bijvoorbeeld met de 

fotocamera waarmee mama altijd vakantiekiekjes vastlegde

Anne-Flor Vanmeenen

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om
Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 35 Dossier 

De paradox
Het is moeilijk te verzoenen. Hoe de dood 
nog steeds zo’n moeilijk onderwerp is. Hoe 
ze eenzaamheid en stilte creëert. Hoe het 
thema véél te weinig deel uitmaakt van 
opleidingen in de zorg, laat staan daarbui-
ten. Maar ook, hoe de boeken over sterven 
en rouw elkaar verdringen. Hoe op televi-
sie de ene reeks na de andere verschijnt, 
of het nu rond terminale personen of uit-
vaartondernemers is. Hoe de uitvaart- en 
levenseindebeurzen als paddenstoelen uit 
de grond schieten. Kan je je dat voorstellen 
over andere taboes? Een praatshow rond 
incest? Zelfs slachtoffers van incest krijgen 
amper spreekruimte, de plegers dus zeker 
niet. Of een boek met interessante weetjes 
rond kannibalisme? We trekken het in het 
belachelijke om een punt te maken natuur-
lijk. De dood is een netelig onderwerp, maar 
is het een taboe?

Het is een hele tijd in zwang geweest om 
de dood als taboe te benoemen. De dood 
was onbespreekbaar en werd, voor zover 
mogelijk, compleet genegeerd en wegge-
stopt. Begraafplaatsen verschoven van 

het centrum naar de rand van de stads-
kern. Stervenden gingen het ziekenhuis 
in en daarna het mortuarium. Thuis ster-
ven of opgebaard worden, was compleet 
ondenkbaar geworden - ook al hadden we 
dat eeuwenlang gedaan. Kinderen wer-
den fabeltjes op de mouw gespeld over 
lange reizen of een mysterieus lange slaap. 
De dood leek de hete aardappel die nie-
mand kon vasthouden. ‘The pornography 
of death’ klonk het in sociologische krin-
gen. Academici en historici werkten druk 
aan modellen om de verschuiving naar de 
taboestatus te verklaren. Pioniers als Cicely 
Saunders, arts en grondlegger van de pal-
liatieve zorg, en Elisabeth Kübler-Ross, 
psychiater en stervensbegeleider, streden 
intussen voor een zorgzamere omgang met 
sterven en rouwen.

Het nieuwe sterven
Dat we grofweg sinds de jaren zestig, 
zeventig in een scharniertijdperk zitten, is 
absoluut duidelijk. Overgangsperioden zijn 
echter deel van een continu proces, aldus 
de prikkelende kritiek van socioloog Lyn 
Lofland. Dat we op bepaalde momenten 

naar nieuwe gebruiken en invalshoeken 
moeten zoeken, wijst niet per se op een 
taboe. Het is een logisch proces in die zin 
dat de veranderingen in de wereld ook ver-
anderingen binnen een doodscultuur met 
zich meebrengen. Hoe wij het levenseinde 
benaderen, heeft veel te maken met wat 
de ‘standaarddood’ binnen een bepaalde 
context is.

Hoe wij sterven, is effectief ingrijpend veran-
derd. De maatschappij is veel meer seculier 
geworden en dat kleurt onze visie op het 
afscheid. Nu is het vaak de identiteit van 
de overledene die de vorm van de uitvaart 
bepaalt, eerder dan dat er één vast concept 
is dat iedereen moet volgen. Troost wordt 
steeds minder in een hiernamaals gevon-
den, maar veeleer in het voorbije, geleefde 
leven en de betekenis daarvan. De uitvaart 
is nu overigens meer een overgangsritueel 
voor de nabestaanden dan voor de dode 
zelf. Doodsrituelen zijn eigenlijk rouwrituelen 
geworden.

Ook opvattingen over onsterfelijkheid zijn, 
hoewel niet verdwenen, sterk van inslag 

©
 K

im
 M

ar
iv

oe
t

Het is erg paradoxaal hoeveel moeite 
we nog steeds met de dood hebben en 
hoe er tegelijkertijd ontelbare tv-series, 
boeken, voordrachten en zelfs beurzen 
rond sterven en rouw bestaan, zoals de 
uitgebreide rouwbeurs ‘De dood leeft!’



36	 | deMens.nu Magazine Dossier 

veranderd. In plaats van op theologische 
vormen van onsterfelijkheid ligt de focus 
steeds meer op genetische, creatieve en 
sociale nalatenschap. Op de sporen die 
je achterlaat, zeg maar ‘de steen die je 
hebt verlegd’. Dat idee van een ‘postself’, 
een (deel van je)zelf dat blijft nadat je bent 
verdwenen, is zingevend voor zowel ster-
venden als nabestaanden. In de rouwtheorie 
vertaalt zich dat bijvoorbeeld in concepten 
als ‘continuing bonds’ (blijvende verbonden-
heid) en ‘linking objects’ (voorwerpen die je 
symbolisch met de overledene verbinden).

Dat soort van transcendentie is wellicht 
zelden poëtischer verbeeld dan in de korte 
animatiefilm Negative Space van Max Porter 
en Ru Kuwahata die maar liefst meer dan 
honderdtwintig prijzen won. Een zoon leert 
er van zijn vader hoe hij optimaal een reis-
koffer inpakt. Iets banaals dat ongelofelijk 
betekenisvol blijkt en de vader-zoonband 
gaat definiëren. Het wordt iets dat de 
zoon tot voorbij de dood zal koesteren en 
honoreren. Zo simpel en uniek kan een 
‘voortbestaan na de dood’ zijn.

Een langgerekt gebeuren
Religie werd dus een persoonlijke zaak en 
domineert niet langer hoe we als maat-
schappij het levenseinde benaderen. Dat 
geldt ook voor onze wetgeving of voor het 
beleid van zorginstellingen. Die zorginstellin-
gen op zich kenden eveneens een radicale 

ontwikkeling. Dat men vroeger vooral thuis 
stierf, betekent niet per se dat dat een 
bewuste keuze was. Er waren gewoon 
weinig ziekenhuizen, laat staan woonzorg-
centra. Door de vooruitgang binnen de 
zorg zijn dat nu eenmaal de hedendaagse 
plaatsen geworden waar kwetsbare mensen 
zich het vaakst bevinden. Dat heeft voor- en 
nadelen, maar in elk geval is één gevolg dat 
het levenseinde sterk gebureaucratiseerd, 
geprofessionaliseerd en geïnstitutionaliseerd 
is.

Een ander gevolg van de medische evolu-
ties is dat het sterven nu veel langgerekter 
en dus veel minder afgelijnd is dan vroe-
ger. Ben je dood als je hart stopt of als je 
hersenen stoppen? Ben je levend, ster-
vend of eigenlijk al min of meer dood als 
je alleen nog door machines in leven wordt 
gehouden? Was je écht dood als je nog 
gereanimeerd kan worden of telt die term 
alleen als het niet meer lukt?

We sterven nu ook veel vaker aan langdu-
rige ziekten zoals kanker dan aan acute 
infectieziekten. Tel daarbij nog de impact 
van vroegdetectie en er ontstaan weer 
nieuwe grijze zones waarin je levend maar 
ook stervend bent. En dan hebben we 
nog niets gezegd over spraakmakende 
mogelijkheden als cryogene suspensie (het 
invriezen na je dood) of het uploaden van 
je brein. De dood wordt steeds meer een 

overgangsfase in plaats van een kantelpunt. 
De vele mogelijkheden die erbij kwamen, 
doen nieuwe vragen rijzen en verplichten 
ons onze meningen te herzien.

De zoektocht
De ‘vertrouwde’ manier van sterven is bij-
gevolg radicaal veranderd in de loop van 
enkele decennia. Geen wonder dat we op 
zoek moesten naar nieuwe denkbeelden 
en omgangsvormen. De tijdspanne waarin 
we sterven is nu veel langer en complexer 
geworden. Bovendien bemoeide niemand 
er zich vroeger mee, behalve de gees-
telijken. Socioloog Lyn Lofland beschrijft 
treffend dat sterven meer improvisatiethea-
ter dan een traditioneel drama is geworden.

We hebben nu de mogelijkheid of noodzaak 
ons van alles af te vragen. Wat is waardig 
voor mij, waar trek ik de grens? Wie vertel ik 
over mijn dood en wanneer? Bereid ik zaken 
voor of ga ik net vechten voor mijn leven tot 
de laatste snik? Regel ik wilsverklaringen? 
Met betrekking tot voorbeelden in de media 
tot wie we ons verhouden, zou ik het ook 
zo aanpakken? Ben ik het daarmee eens 
of niet? Sterven wordt een soort ‘rol’, met 
allerlei keuzes en vragen. Weliswaar met 
de uitdrukkelijke kanttekening dat we hier 
steeds in grote lijnen spreken. De dood blijft 
grillig en onbeheersbaar - niet iedereen krijgt 
keuzes en wie ze kreeg, kan ze daarom nog 
niet altijd waarmaken …

De dood wordt steeds meer een 
overgangsfase in plaats van een 
kantelpunt, er ontstaan nieuwe grijze zones 
waarin je levend maar ook stervend bent. 
En wanneer ben je eigenlijk écht dood? Als 
je hart ermee ophoudt of als je hersenen 
dat doen?

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om
Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 37 Dossier 

Dezelfde vragen krijgen we niet alleen als 
persoon, maar ook als samenleving voor-
geschoteld. Zorginstellingen waren niet 
ontworpen als sterfhuis. De beweging 
van de palliatieve zorg heeft énorm veel 
werk moeten verzetten om een mens-
waardige sterfplek te creëren en/of om 
thuiszorg opnieuw mogelijk te maken. 
Ook de wetgeving, beleidsvisies, ethische 
codes, opleidingen … moesten wor-
den herdacht. Boeken, films, cursussen, 
lezingen enzovoort werken aan bewust-
making. Organisaties lobbyen en pleiten 
voor bepaalde rechten. Denk bijvoorbeeld 
aan RWS, Recht op Waardig Sterven, al 
actief sinds de jaren tachtig. Of aan LEIF, 
LevensEinde InformatieForum, opgericht in 
2003. Intussen verschijnen nu ook doula’s 
(oorspronkelijk een bevallings- of geboorte-
coach) ten tonele die persoonlijke coaching 
en ondersteuning bij het levenseinde bieden. 
Rouwgoeroes als psychiater Uus Knops en 
psycholoog Manu Keirse bieden educatie 
en inspiratie rond omgaan met verlies. Er 
beweegt voortdurend van alles.

Als antwoord op de leegte kwam dus een 
niet-gestroomlijnde en zeer diverse sociale 
beweging op gang. Weliswaar vooral blank 
en intellectueel. De nieuwe idealen en 
normen die vorm kregen, kaderen binnen 
onze huidige context. Medische wetenschap, 
educatie en legislatuur zijn manieren om 
te ordenen, te kanaliseren, handvaten te 

scheppen. Onze manier om de veranderde 
dood opnieuw te kunnen begrijpen en 
bevatten. Ook therapeutische aspecten 
zoals praten en expressie staan hoog 
aangeschreven. Denk aan ‘death cafés’, 
lotgenotengroepen, de (terechte) aandacht 
voor het sociaal-existentiële luik binnen 
palliatieve zorg …  Al kwamen ze organisch 
en versnipperd tot stand, langzaam maar 
zeker tekenen zich de krijtlijnen van een 
nieuwe ideologie en normativiteit af. Een 
bezwering van de chaos die niet kon 
uitblijven, maar die tegelijk een potentieel 
keurslijf inhoudt. Wat als je de dood níét wil 
accepteren? Of er níét over wil praten? Kan 
je ook mislukken in de dood?

Leve het taboe
Om te overtuigen, moet je natuurlijk goede 
argumenten hebben. Denkbeelden die moti-
veren en verenigen. En wat werkt beter dan 
een gemeenschappelijke vijand? Verschijnt 
dus ten tonele, het taboe rond de dood. 
Eigenlijk is er veel discussie over dat concept 
en is de wetenschappelijke evidentie niet zo 
sterk. Maar het concept bekte goed en het 
zette aan tot actie. De ontkenning en verdrin-
ging van de dood was niet zozeer een kwestie 
van waarheid, maar van bruikbaarheid.

Door een taboe rond de dood te poneren, 
kon je daar een nieuwe vaardigheid tegen-
over zetten, een nieuw soort ‘ars moriendi’ 
of kunst van het sterven. Manieren over hoe 

het wél moet of ánders kan. Ironisch maar 
waar, het idee dat er een taboe op de dood 
rust, blijft dus bestaan ‘dankzij’ de bewe-
ging rond sociale dood en niet ‘ondanks’. 
Waar het je vroeger een chic, kritisch aura 
gaf om met dat taboe te schermen, lijkt het 
nu eerder op (goedbedoelde) stemming-
makerij.

Betekent het dan dat het ongemak en 
onvermogen om met de dood om te gaan, 
verzinsels zijn? Laat dat zeker niet de con-
clusie zijn. De hiaten, de zoektocht, de 
valkuilen - ze zijn realiteit. We komen ze in 
elk huisvandeMens, maar ook in ons per-
soonlijk leven dagelijks tegen. En toch gloort 
er licht aan de horizon. Langzaam maar 
zeker vinden we een weg naar een rouw- 
en sterfcultuur passend bij de situatie hier 
en nu. Met vallen en opstaan.

Een taboe is er niet meer en is er dus wellicht 
nooit geweest. Wel een intensief worstelen 
en zoeken in een tijdperk waarin leidraden 
niet meer toereikend waren en tradities niet 
meer adequaat. De wereld is veranderd, de 
dood dus ook en dat betekent dat wij mee 
moesten veranderen. Een pittige opdracht 
waarbij we op onze hoede moeten zijn voor 
een té strakke ideologie, maar tegelijk dank 
verschuldigd zijn aan de vele kleine en grote 
helden binnen die rouwrevolutie.

* * *

We sterven vaker binnen de muren van 
een zorginstelling, maar die zijn niet 

ingericht als ‘sterfplek’: de palliatieve 
beweging verzette bergen om een 

aangenamere omgeving te creëren waarin 
meer mogelijk is, bijvoorbeeld een speciale 

maaltijd of het bezoek van een huisdier

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om



38	 | deMens.nu Magazine Dossier 

egenwoordig horen en lezen we het wel vaker, 
we worden preutser. Terwijl men vroeger in de 
sportschool met zijn allen naakt onder de douche 

stond, duiken nu steeds vaker aparte hokjes op. Waar in 
de jaren zeventig topless zonnebaden een opmars maakte, 
blijkt dat fenomeen intussen veelal van de zonnige stranden 
verdwenen te zijn. Worden we met zijn allen al jaren preutser? 
Wat is er aan de hand?

Niet alleen in sportclubs kennen we een nieuwe golf van preutsheid, we gedragen ons over 
het algemeen veel voorzichtiger als het op publiek naakt aankomt: de alomtegenwoordige 

aanwezigheid van de smartphone blijkt daar een grote rol in te spelen

De nieuwe preutsheid
Een gezond evenwicht vinden

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

T
Dimitri De Smet

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 39 Dossier 

Digitalisering
Enkele jaren geleden deed Het Laatste 
Nieuws een rondvraag bij vijfendertig voet-
balclubs. Daaruit bleek dat heel wat jongeren 
niet langer naakt douchen na het sporten, 
maar met onder- of zwemkleding aan. 
Vooral bij de leeftijdscategorie van elf tot en 
met zeventien jaar was die evolutie duidelijk 
zichtbaar. De voornaamste redenen daar-
voor volgens de jongeren was angst dat er 
foto’s van hen in hun blootje op Snapchat of 
Facebook zouden opduiken of omdat hun 
ouders niet willen dat ze zich naakt in het 
openbaar tonen.

En wat blijkt? Niet alleen in de sportclubs 
kennen we een nieuwe golf van preutsheid, 
we gedragen ons over het algemeen veel 
voorzichtiger als het op publiek naakt aan-
komt. Ook de voorheen populaire publieke 
sauna’s kennen een terugval. Het geven van 
borstvoeding doen vrouwen vaak niet meer 
op publieke plaatsen, onder meer omdat ze 
daar regelmatig heel wat vragen over krijgen, 
aldus seksuoloog Wim Slabbinck in De och-
tend op Radio 1.

We lijken die ‘nieuwe preutsheid’ steeds 
meer te ontwaren in de publieke ruimte, en 
de alomtegenwoordige aanwezigheid van de 
smartphone en de vergevorderde digitalise-
ring van onze samenleving blijken daar op tal 
van manieren een grote rol in te spelen.

Online naakt
Al jaren is de consumptie van porno in 
opmars. Zo lazen we in 2021 in De Morgen 
dat het pornografische videoplatform 
Pornhub wereldwijd een toename van het 
aantal dagelijkse bezoekers met elf procent 
kende. Volgens onderzoek van de KU Leuven 
zou één op de tien mannen zelfs verslaafd 
zijn aan het kijken naar porno. We zagen ook 
de sterke opmars van online platformen als 
OnlyFans tijdens de coronacrisis. Die vast-
stellingen staan dus in schril contrast met de 
toename van de preutsheid in het openbaar.

Maar in hoeverre speelt de digitalisering een 
kwalijke rol als het op die nieuwe preutsheid 
aankomt? Op sociale media worden we om 
de oren geslagen met volmaakte lichamen. 
Meer dan ooit zitten jongeren massaal in de 
fitness voor de perfecte ‘summerbody’. Om 
een idee te geven, momenteel circuleren zo’n 
521 miljoen video’s op TikTok alleen al met 

het thema ‘gym’. Maken al die onrealistische 
beelden ons onzeker over ons doorsnee 
lichaam en durven we het daardoor niet meer 
te vertonen?

Cosmetische industrie
Een mogelijk gevolg daarvan en een andere 
trend die we online vaststellen, is het norma-
liseren van steeds extremere ingrepen op het 
vlak van plastische chirurgie. Influencers zoals 
de Kardashians, een Amerikaanse familie van 
realitysterren, zorgen voor een stijging in het 
aantal plastische ingrepen bij jonge mensen.

Tijdens een interview in De wereld van-
daag op Radio 1 zei plastisch chirurg Jan 
Vermeylen, auteur van het boek Fillers zijn kil-
lers, daar het volgende over: “Ik merk dat het 
taboe om behandelingen te laten uitvoeren, 
helemaal verdwenen is. Plastische chirurgie 
is een statussymbool geworden.”

God zit in de lift
Steeds meer jongeren en jongvolwassenen 
ruilen yoga, meditatie en ademwerk in voor 
het bidden tot God, dat stond vorig jaar dan 
weer in Knack te lezen. Op TikTok is ‘catholic 
core’ trending: jongeren tonen er hun rozen-
kransen, sluiers en habijten. Soms is het niet 
meer dan een modestatement, maar steeds 
meer jongeren en volwassenen bekeren zich 
ook effectief. Het is evenmin een geheim 
dat de nieuwbakken Amerikaanse president 
Donald Trump graag met zijn geloof uitpakt. 
Zo bracht hij een eigen uitgave van de Bijbel 
op de markt. 

We kunnen stellen dat een meer praktise-
rende en gelovige maatschappij ook een 
preutsere maatschappij is. In het verleden 
deed zich het omgekeerde voor: de seksuele 
revolutie in de jaren zeventig liep gelijktijdig 
met de ontkerkelijking van onze maatschappij.

Tegenbeweging
Toch zien we online ook vaak bewegingen 
verschijnen die tegen die trends ingaan. Zo 
is er de #FreeTheNipple Movement die ont-
stond naar aanleiding van een aantal door 
Facebook verwijderde topless beelden van 
actrice en regisseur Lina Esco. Sterren als 
Miley Cyrus, Lena Dunham, Chelsea Handler, 
Rihanna en Chrissy Teigen reageerden toen 
met het posten van foto’s uit protest tegen 
die censuur en tegen het seksualiseren van 
het vrouwenlichaam.

Er zijn ook heel wat online én offline initiatieven 
rond bodypositivity. Zo hadden verschillende 
huizenvandeMens de tentoonstelling No 
Babes van fotografe Morgane Gielen over de 
vloer. Met haar projecten stelt Gielen de heer-
sende schoonheidsidealen in de maatschappij 
in vraag en geeft ze een stem aan mensen die 
vaak niet worden gehoord.

Bodypositivity is een maatschappelijke bewe-
ging die streeft naar het accepteren en vieren 
van alle lichamen, ongeacht hun vorm, grootte, 
kleur of beperkingen. Het gaat erom dat men-
sen zich goed voelen in hun eigen lichaam en 
dat er een einde komt aan het veroordelen van 
anderen op basis van hun uiterlijk. Hoewel die 
beweging niet nieuw is en haar oorsprong in 
de jaren zestig kende, zien we vandaag dat ze 
meer dan ooit een ingrediënt kan zijn tegen het 
preutser worden van de maatschappij.

Zijn we met zijn allen preutser geworden? Het 
antwoord is zeker niet eenduidig of eenvoudig. 
Op vele vlakken brengt de digitalisering van 
de maatschappij meer naakt met zich mee 
dan ooit tevoren. Toch zorgt diezelfde evolutie 
tegelijkertijd voor meer preutsheid en onge-
mak bij de gebruiker. Elke vooruitgang brengt 
onvermijdelijk ook nieuwe uitdagingen met 
zich mee. Het vinden van een gezond even-
wicht lijkt daarbij, zoals wel vaker het geval is, 
een zeer belangrijke oefening.

* * *

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om

Borstvoeding geven doen vrouwen vaak 
niet meer op publieke plaatsen, omdat ze 

daar regelmatig vragen over krijgen



40	 | deMens.nu Magazine Dossier 

ijdens zijn inauguratie verklaarde de Amerikaanse 
president Donald Trump dat er in de Verenigde 
Staten alleen mannen en vrouwen zijn. Het 

geslacht is louter afhankelijk van de geslachtscellen die men 
bij conceptie produceert en is bovendien onveranderlijk, aldus 
zijn decreet. Trans personen worden uitgewist, programma’s die 
lgbtqia+-jongeren ondersteunen gaan op de schop en gender is 
voortaan een valse ideologie die niet gepromoot mag worden.

Wouter Goemaere

T De herverkiezing van de Amerikaanse president Donald Trump geeft een zorgwekkende boost aan 
rechts-extremisme wereldwijd, ook in Europa: extreemrechtse partijen wakkeren haat en polarisatie 

aan tegenover iedereen die afwijkt van de heteronormatieve standaard

Gender onder vuur
De strijd om identiteit

©
 M

ic
ha

el
 F

. H
ia

tt 
/ 

S
hu

tte
rs

to
ck

.c
om

De VS versus de Wetenschap
Dat dit nieuwe beleid de wetenschap miskent, 
staat buiten kijf. Het gerenommeerde weten-
schappelijke tijdschrift Nature publiceerde in 
2018 al dat geslacht veel complexer is dan 

alleen man en vrouw. Louter uitgaan van de 
geslachtscellen bij de conceptie of bevruchting, 
is problematisch, in de eerste plaats omdat zij 
op dat moment nog niet gevormd zijn. Het uit-
eindelijke geslacht is een complex samenspel 

van allerlei seksekenmerken zoals de mate 
waarin men testosteron en oestrogeen pro-
duceert, de chromosomen (XX, XY …) en de 
geslachtsorganen. De biologie zal niet plooien 
omdat de president van de VS het anders ziet.

Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 41 Dossier 

Ondanks dat de nieuwe regering het 
belang van gender ontkent, plant ze in 
haar onderwijsprogramma een uiterst strikt 
genderbeleid. In plaats van vrijheid en 
zelfbeschikking voorop te stellen, moeten 
jongeren in strakke genderpas lopen. Met 
het decreet ‘Ending Radical Indoctrination 
in K-12 Schooling’ wil Trump de versprei-
ding van ‘gelijkheids- en gendertheorie’ in 
het basis- en secundair onderwijs tegenhou-
den. Scholen die daarover lesgeven, kunnen 
fluiten naar hun federale financiering. Het 
decreet legt zelfs de basis voor de vervol-
ging van leerkrachten die jongeren in hun 
‘sociale transitie’ bijstaan. Sociale transitie 
kan bijvoorbeeld inhouden dat een leerling 
een nieuwe naam aanneemt (Jane/James), 
andere voornaamwoorden gebruikt (hij/haar/
hun) of zich anders kleedt dan ‘normaal’ 
voor het geboortegeslacht. Jongeren die 
met hun genderidentiteit in de knoop liggen, 
staan er meer dan ooit alleen voor.

De conservatieve weerstand tegen gender-
diversiteit is niet verrassend. Mensen die 
losbreken van de sociale begrenzingen van 
hun geslacht, vormen namelijk een gevaar 
voor de sociale orde. Al eeuwen houdt de 
binaire man-vrouwsplitsing een hiërarchie 
in stand. In 2022 verdienen vrouwen in de 
VS gemiddeld 18% minder per uur dan 
hun mannelijke collega’s, aldus cijfers van 

het Pew Research Center. In Europa is dat 
12,7% minder en in België een betere, maar 
nog steeds significante 5%, zie Statbel, het 
Belgische Statistiekbureau. Ook buiten het 
werk krijgen normuitdagers vaak met spot en 
verzet te maken. Een sterke Algerijnse vrouw 
die uitblinkt in het boksen, een trans vrouw 
die aan een dartscompetitie voor vrouwen 
meedoet, een man die in het weekend als 
drag optreedt of een non-binaire persoon, 
ze voelen als een bedreiging voor zij die de 
binaire standaard gebruiken om aan de top 
te blijven.

Extreemrechts in de wereld
De herverkiezing van Trump geeft een 
zorgwekkende boost aan rechts-extremisme 
wereldwijd. In zijn kielzog neemt hij immers 
de vaandeldragers van Big Tech met zich 
mee. De eigenaars van Amazon, Meta, 
Google, X en Apple kochten zichzelf 
een ereplaats bij de inauguratie van de 
nieuwe president. Intussen kondigde Meta 
al aan dat het zijn samenwerking met 
factcheckers stopzet en extreme meningen 
en haatdragende taal veel minder zal 
modereren. Niet veel later bracht Elon Musk, 
eigenaar van X en vurig antitransactivist, een 
nazigroet op Trumps inauguratierally. Het 
digitale klimaat dreigt op korte tijd immens 
op te warmen voor kwetsbare groepen als 
de lgbtqia+-gemeenschap.

Die conservatief-reactionaire beweging heeft 
ook haar evenknie in Europa. In Polen ver-
klaarde ongeveer een derde van het land 
zich tot lgbt-vrije zone onder de vorige rege-
ring. In 2021 voerde premier Viktor Orbán 
in Hongarije een wet in die het ‘promoten’ 
van homoseksualiteit verbiedt. Ook het 
onderwijs is er gemuilkorfd door een ver-
bod op lesmateriaal dat gender- en seksuele 
diversiteit bespreekt. De Hongaarse premier 
schuwt daarbij de oorlogsretoriek niet. In 
2023 sprak hij over een lgbt+-offensief dat 
de christelijke identiteit van Europa bedreigt. 
In Italië diende een openbare aanklager, 
eveneens in 2023, een verzoek in om het 
ouderschap van 33 koppels van hetzelfde 
geslacht te schrappen. Extreemrechtse 
partijen wakkeren haat en polarisatie aan 
tegenover iedereen die afwijkt van de 
heteronormatieve standaard.

De reactionaire beweging wordt gestuwd 
door een enorme geldmachine. Een uit-
gebreid netwerk van conservatieve en 
religieuze organisaties en politici probeert 
achter de schermen de publieke opinie 
te beïnvloeden. Het Europese ‘Tip of the 
Iceberg’-rapport bracht voor het eerst een 
deel van die financiering in kaart, over de 
periode van 2009 tot 2018. Het onderzoek 
traceerde geldstromen vanuit Rusland, de 
Verenigde Staten en van binnen Europa. 

©
 R

in
go

 C
hi

u 
/ 

S
hu

tte
rs

to
ck

.c
om

De obsessie van extreemrechtse en 
ultrareligieuze bewegingen om de 

scheiding tussen mannen en vrouwen 
te handhaven, duwt een hele groep 

mensen die zich daar niet thuis voelt 
naar de marge en net daar worden zij 

weer kwetsbaar: gender als een taboe 
behandelen, is een miskenning van de 

realiteit



42	 | deMens.nu Magazine Dossier 

De opstellers van het rapport, het Europees 
Parlementair Forum voor Seksuele en 
Reproductieve Rechten, identificeerden 
117 organisaties waarvan ze er 54 gron-
dig uitspitten. Voor de onderzochte periode 
kwam men uit op een totaal van 707,2 mil-
joen dollar die in de strijd tegen seksuele 
en reproductieve rechten in Europa werd 
ingezet. En dat is volgens de onderzoekers 
een uiterst conservatieve schatting. De 
beperkte dataset, een gebrek aan transpa-
rantie, onduidelijke financieringsstromen en 
niet-financiële steun verbergen wat er nog 
dieper onder de oppervlakte schuilt.

Ondertussen in België
België is ook niet immuun voor politieke 
beïnvloeding, zoals bleek uit de ‘Evras’-
protesten in Franstalig België in 2023. Evras 
staat voor éducation à la vie relationnelle, 
affective et sexuelle. De regering van 
de Franse Gemeenschap, de Federatie 
Wallonië-Brussel, besloot om van seksuele 
voorlichting een verplicht onderdeel van het 
schoolcurriculum te maken, en dat voor 
twee uur in het zesde leerjaar en het vierde 
middelbaar. Ten behoeve van die lessen 
bracht men een (niet-verplichte) Evras-gids 
voor opvoeders, begeleiders en leerkrachten 
uit. De gids biedt hen handvaten om vragen 
van kinderen en jongeren te beantwoorden. 
Ook gender en identiteit komen daarin aan 
bod. Een leerkracht moet bijvoorbeeld 
kunnen uitleggen dat gender en geslacht 
niet hetzelfde zijn, dat er ook meisjes zijn 

die voetballen of jongens die liever met 
een pop spelen, enzovoort. Maar al snel 
verspreidde een massa desinformatie 
zich als een olievlek over sociale media. 
Leerkrachten zouden kinderen leren hoe ze 
moeten masturberen of hen aansporen om 
van geslacht te veranderen. Dat ontspoorde 
in protestmarsen in Brussel en zelfs 
brandstichtingen in scholen in Charleroi. 
Gelukkig hield de regering voet bij stuk en 
kwamen de verplichte lesuren en de gids er.

Het genderdebat kreeg ook een centrale 
plaats tijdens de verkiezingen van 2024. In 
het VRT-programma Eerste keus vertelde 
Tom Van Grieken, voorzitter van Vlaams 
Belang, aan een trans jongen dat wan-
neer een man zich als vrouw verkleedt of 
omgekeerd, het niet zo erg is dat daarmee 
wordt gelachen. Als hij een belachelijk 
kostuum aantrekt, zouden ze hem immers 
ook uitlachen. De jongen zelf werd daarna 
online belaagd tot op het punt dat hij zijn 
sociale media moest afsluiten. Op een 
andere school vroeg een leerling zich af 
of er in de klas überhaupt over gender en 
geaardheid moet worden gesproken. Een 
standpunt dat in ieder geval op bijval van 
Vlaams Belang-kopstuk Chris Janssens 
kon rekenen. De grote meerderheid van 
de leerlingen deelde zijn mening.

Vandaag staat België derde op de Rainbow 
Index, een jaarlijkse statistiek die de wet-
telijke bescherming van lgbti+-personen in 

49 Europese landen meet, opgemaakt door 
ILGA-Europe. Die positie is echter nog geen 
garantie voor een inclusieve samenleving. 
Getuige de erg verontrustende cijfers over 
geweld tegen lgbtqia+-personen. Een bevra-
ging van het UZ Gent en het Transgender 
Infopunt uit 2020 biedt ons een nulmeting. 
Kort samengevat, meer dan één op drie 
respondenten heeft in de twee jaar voor de 
bevraging fysiek geweld ervaren. Dat gaat 
van trekken, sleuren en duwen tot zware 
agressie. Van de bevraagden gaf 93% aan 
slachtoffer van verbaal en psychologisch 
geweld te zijn geweest. Maar liefst 65% heeft 
in dezelfde periode met seksueel geweld te 
maken gehad. De impact van dat geweld 
blijkt ook uit de prevalentie van zelfmoord-
gedachten: 70% zou daar ooit ernstig over 
hebben nagedacht.

Alarmbellen
Wanneer politici zich uitspreken over waar 
de wetenschap wel of niet gelijk heeft, 
moeten er alarmbellen afgaan. De obses-
sie van extreemrechts om op die manier de 
scheiding tussen mannen en vrouwen te 
handhaven, duwt een hele groep mensen 
die zich daar niet thuis voelt naar de marge. 
En net daar worden zij weer kwetsbaar. 
Gender als een taboe behandelen, leidt tot 
meer uitlachen, meer geweld en uiteindelijk 
een verschraling van de realiteit. Want door 
het te ontkennen, gaat het niet verdwijnen.

* * *

Vandaag staat België derde op de Rainbow 
Index, een statistiek die de wettelijke 
bescherming van lgbti+-personen in 
49 Europese landen meet, maar die 
positie is geen garantie voor een inclusieve 
samenleving, getuige de erg verontrustende 
cijfers over geweld tegen lgbtqia+-personen

©
 S

hu
tte

rs
to

ck
.c

om
Dossier: Voorbij het taboe



deMens.nu Magazine |	 43 Dossier 

dachtDoor
Bert Goossens en Christophe Van Waerebeke

“Taboevoorschriften waren het eerste recht.”
- Sigmund Freud, Oostenrijks-Hongaarse arts, grondlegger van de 
psychoanalyse.

“Ik haat privileges en monopolies. Wat niet met de massa gedeeld kan 
worden, is voor mij taboe.”
- Mahatma Gandhi, Indiase denker en politicus.

“Het strengst gehandhaafde van alle bekende taboes is het taboe 
tegen het weten wie of wat je werkelijk bent achter het masker van je 
schijnbaar afgescheiden, onafhankelijke en geïsoleerde ego.”
- Alan Watts, Britse filosoof, schrijver en anglicaanse priester.

“Het is waarschijnlijk dat taboewoorden in de rechterhersenhelft worden 
opgeslagen. Massale beroertes in de linkerhersenhelft of de volledige 
chirurgische verwijdering van de linkerhersenhelft kunnen mensen 
achterlaten met geen enkel gearticuleerd spraakvermogen, behalve 
het vermogen om te vloeken, clichés en songteksten te spuien.”
- Steven Pinker, Canadees-Amerikaanse taalkundige en experimenteel 
psycholoog.

“Niets is zo uitdagend als het verbod en het taboe - bedoeld om ons 
af te weren, trekt het ons juist aan.”
- Ger Groot, Nederlandse schrijver en filosoof.

“We leven in deze vreemde schizocultuur, waar seks overal in de media 
is en je tegelijkertijd niet met je vrienden gaat zitten praten over wat je 
gisteravond in bed hebt gedaan. Ondanks de alomtegenwoordigheid 
van seks, is het nog steeds een taboe als het om alledaagse 
gesprekken gaat.”
- Mary Roach, Amerikaanse journaliste en schrijfster.

Praten over taboes is niet altijd makkelijk. Humor kan helpen, zo 
bewijst comedian Philippe Geubels in het VRT-programma Taboe.

Kan jij met alles lachen? Moet je met alles kunnen lachen? Welke 
onderwerpen voelen voor jou ‘taboe’ aan? En hoe kan je dan het 
taboe rond die onderwerpen doorbreken?

Gezegd

Humor

Wist je dat de opvatting om ons in het Westen van 
taboes te bevrijden, pas in de jaren zestig en zeventig 
van de negentiende eeuw in zwang raakte? In die 
tijd werd opgeroepen tot het verwerpen van taboes, 
vanuit het idee om het individu te bevrijden van de 
onderdrukkende samenleving. Twee protagonisten 
daarvan waren John Stuart Mill met zijn liberalisme en 
Sigmund Freud met zijn psychoanalytische ideeën.

John Stuart Mill thematiseerde de sociale dwang die 
uitgaat van de heersende denkbeelden en gevoelens 
eerder dan via politieke onderdrukking, en hield een 
pleidooi voor individuele vrijheid en ontplooiing.

Sigmund Freud waarschuwde voor een teveel aan 
taboes in een samenleving, wat bij mensen tot neuroses 
kan leiden. Om taboes te doorbreken verwees Freud 
naar de sublimerende kracht van dromen, humor en 
fantasieën.

Lees meer in Over vrijheid uit 1869 van John Stuart 
Mill en in Totem en taboe uit 1912 van Sigmund Freud.

Bevrijding

Onderzoeksopdracht: Kies een taboe uit een bepaalde 
cultuur of tijdsperiode en onderzoek hoe en waarom 
het ontstond, of het nog steeds bestaat, en wat de 
gevolgen zijn van het doorbreken ervan.

Debatopdracht: Verdeel de klas in twee groepen en laat 
hen debatteren over de stelling: ‘Niet alle taboes moeten 
worden doorbroken.’ Elke groep bereidt argumenten 
voor en verdedigt het standpunt van de groep.

Reflectieopdracht: Beschrijf een taboe dat in je 
omgeving speelt, bijvoorbeeld op school, thuis of in 
je cultuur. Hoe beïnvloedt dat taboe je gedrag en het 
gedrag van mensen uit je buurt? Vind je dat het taboe 
behouden of doorbroken moet worden? Waarom?

In de klas

Wist je dat het woord ‘taboe’ pas in 1780 in West-Europa in gebruik 
is genomen? Het woord stamt uit Polynesië, waar ‘tapu’ of ‘tabu’ 
staat voor een religieus verbod op bepaalde plaatsen, voorwerpen, 
personen of acties. We vinden het voor het eerst terug in de geschriften 
van de Britse ontdekkingsreiziger en cartograaf James Cook.

Oorsprong



EISEN STELLEN
AAN DE MEDIA VAN

ZIJN LAND? 

KAN EEN
DEMOCRATISCH

VERKOZEN
REGERINGSLEIDER

Al sinds 2015 maakt Difference Day jaarlijks voor een breed publiek de stand 
van zaken op inzake vrijheid van pers en van meningsuiting. Telkens aan de 
hand van boeiende debatten, panelgesprekken en screenings. Telkens met 

journalisten en professionals uit de mediawereld. En telkens in Bozar. Dit jaar 
meer bepaald op vrijdag 2 mei, van 12 tot 19 uur. U wordt verwacht.

INSCHRIJVEN

Steun de vrijheid van pers en 
meningsuiting.

Kom naar Bozar op 2 mei.

2
MAY


