18 Vrede in tijden van egopolitiek
Behoefte aan verbindende verhalen

22 Helden van het verzet
Drie levens, één strijd

24 Het werk van waarheidscommissies
Op zoek naar waarheid en gerechtigheid

28 Verbinding in verzet
Jongeren online en offline

30 De lading van letters
Over woorden en waarden

34 Van conflict naar verbinding op
stedelijk en gemeentelijk niveau
Hoe werkt burenbemiddeling?

36 Humanisering van de zorg
De rol van de moreel consulent

40 Lang leve de lach!
Humor verbindt én verdeelt

43 Doordacht
Een verzameling weetjes en tips:
inspiratie voor de lessen zedenleer




Dossier: Conflict & verbinding

Vrede in tijden van egopolitiek
Behoefte aan verbindende verhalen

De Griekse filosoof Heraclitus zag strijd niet louter als vernietiging, maar ook als
schepping, als een oerkracht die verandering en ontwikkeling mogelijk maakt.
Op de foto: La liberté guidant le peuple, schilderij van Eugene Delacroix uit 1830

orlog en machtsspel lopen als een rode

draad door de menselijke geschiedenis.

Van een handgemeen in de créche over wie
met de Bumba-auto mag spelen tot een
allesvernietigende wereldoorlog, conflict lijkt
ons ingebakken. Om onze driften te beteugelen, bedachten we
dialoog, rechtspraak en democratie. Maar blijven die overeind in
tijden van egopolitiek?

Bert Goossens

18 | deMens.nu Magazine Dossier



Ontwikkeling mogelijk maken

Conflict zit diep in de natuur. In de dieren-
wereld draait overleven om botsingen over
territorium, voedsel en partners. Bij de mens
is dat niet fundamenteel anders, alleen veel
complexer. We strijden niet alleen om te
overleven, maar ook om ideeén, invioed en
identiteit. Of vanuit een gezinsperspectief:
voor het grootste stuk taart of het tv-scherm.

Toch hoeft conflict niet per definitie negatief te
ziin. De Griekse filosoof Heraclitus zag strijd (pole-
mos) als de ‘vader van alle dingen’: een oerkracht
die verandering en ontwikkeling mogelik maakt.
Zonder botsing geen beweging, zonder span-
ning geen harmonie. Striid is bij hem niet louter
vernietiging, maar ook schepping. Zoals een
boog spanning nodig heeft om een pijl te kunnen
schieten, zo heeft vooruitgang wrijving nodig.

Ook vandaag is conflict niet alleen destructief.
Zonder wrijving geen democratie en zon-
der botsende ideeén geen wetenschap. De
emancipatie van vrouwen, de burgerrech-
tenbeweging of de ontkerkelijking waren
pas mogelijk doordat mensen de gevestigde
orde uitdaagden. Het is een illusie te denken
dat dat proces alleen rationeel verloopt.
Ratio en emotie zijn onafscheidelijk: in de
créche, op de werkvloer, aan de universiteit
én in de wereldpolitiek. Een goed conflict
vraagt om evenwicht, tussen luisteren en
spreken, tussen standvastigheid en begrip.

Een vredevolle samenleving

Niet elke denker keek zo hoopvol naar
conflict. De Britse filosoof Thomas
Hobbes beschreef de natuurtoestand
van de mens als een oorlog van allen
tegen allen. Onze drang naar macht en
zelfbehoud leidt volgens hem tot chaos,
tenzij een sterk gezag de orde bewaakt
- zoals hij uiteenzet in zijn bekende werk
Leviathan. Waar Heraclitus strijd als motor
van groei beschouwde, zag Hobbes die
als bedreiging. Daarom is er behoefte aan
autoriteit en strikte afspraken. Zijn denken
vormde mee de basis van de moderne
staat: een sociaal contract waarin indivi-
duen een deel van hun vrijheid afstaan in
ruil voor veiligheid en stabiliteit.

Andere denkers gaven dat contract een
positievere invulling. John Locke zag het
als een fundamentele bescherming van

onze natuurlijke rechten. Jean-dacques
Rousseau begreep het als een vorm van
zelfbestuur: door samen wetten te maken,
gehoorzaam je alleen aan jezelf.

Tegenover conflict staat samenwerking.
Binnen een samenleving kan vrede alleen
bestaan als burgers zich gebonden weten
door gedeelde regels, waarden en wederzijds
vertrouwen. De staat wordt dan meer dan een
ordehandhaver: hij belichaamt de gemeen-
schappelijke wil om vreedzaam samen te

leven. Vrede veronderstelt dus niet alleen
de afwezigheid van geweld, maar ook het
bestaan van instellingen die rechtvaardigheid
garanderen en machtsmisbruik inperken.

In die zin is de vredevolle samenleving een
voortdurende oefening in evenwicht: tussen
vrijheid en orde, tussen individu en gemeen-
schap, tussen eigenbelang en algemeen
belang. Maar de staat kan ook als agressor
optreden. Hij kan mensen verbinden in een
strijd tegen minderheden of tegen een andere

© The Trustees of the British Museum / CC BY-NC-SA 4.0

Volgens de Britse filosoof Thomas Hobbes leidt de menselijke drang naar macht en
zelfbehoud tot chaos, tenzij een sterk gezag de orde bewaakt. Op de foto: Leviathan,
boek van Thomas Hobbes uit 1651, met een ets van Abraham Bosse op de cover

Dossier deMens.nu Magazine |

19



20

© Photo Agency / Shutterstock.com

Dossier: Conflict & verbinding

mogendheid. Het streven naar verbondenheid
kan dus ook omslaan in eng nationalisme,
waarbij de ander wordt ontmenselijkt.

Naar de eeuwige vrede?

In 1795 schreef de Duitse filosoof Immanuel
Kant zijn kleine, maar invioedrijke essay Zum
ewigen Frieden. Daarin formuleerde hij drie
voorwaarden voor duurzame vrede. Staten
moesten republikeins georganiseerd zijn, met
burgerinspraak, zodat oorlog niet lichtzinnig
wordt goedgekeurd. Ze moesten zich verbin-
den in een federatie van vrije staten. En ze
moesten een kosmopolitisch recht ontwikke-
len dat elk individu als wereldburger erkent.
Kant zag vrede niet als de afwezigheid
van oorlog, maar als een actief systeem
van recht en samenwerking. Een revolu-
tionaire gedachte die de basis legde voor
internationale samenwerking. De geschie-
denis lijkt die hoop soms te bevestigen,
soms te ontkrachten. De mensheid
schrijdt zelden rechtlijnig vooruit: ze
beweegt in cycli van hoop en tegenslag,
van groei en terugval.

De Verlichting, met denkers als Locke,
Rousseau en Kant, legde de basis voor
democratie, vrijheid en sociale rech-
ten. Na de verwoesting van de Tweede
Wereldoorlog, inmiddels tachtig jaar gele-
den, kwamen de Universele Verklaring van
de Rechten van de Mens en de Verenigde

Naties tot stand. Die structuren moesten
machtszucht inperken en samenwerking
stimuleren. Tijdens de Koude Oorlog
zorgde de angst voor wederzijdse vernie-
tiging voor een duister soort stabiliteit. En
toen in 1989 de Berlijnse Muur viel, leek
het even alsof Kants droom van eeuwige
vrede eindelijk werkelijkheid werd.

Egopolitiek in geopolitieke tijden

De populaire fantasyreeks Game of Thrones
van George R.R. Martin draait in wezen rond
één vraag: wie zal over de Zeven Koninkrijken
van Westeros heersen? Achter de magie
en de draken schuilt een spel van intriges,
wankele allianties en verraad. I[dealen worden
zelden beloond, macht des te meer. Precies
dat maakt het verhaal zo herkenbaar. Hoewel
het zich in een fictieve wereld afspeelt, houdt
het ons een scherpe spiegel voor. Ook van-
daag lijkt egopolitiek de bovenhand op het
algemene belang te nemen.

Net als in Game of Thrones doen de
persoonlijkheden en onderlinge rela-
ties binnen de politieke klasse ertoe.
Leiders als Trump, Poetin, Erdogan, Xi
en Netanyahu - respectievelijk presi-
dent van de Verenigde Staten, Rusland,
Turkije, China en premier van Israél -
klampen zich vast aan de macht om hun
reputatie en nalatenschap te bewaken. Hun
persoonlijke glorie wordt vereenzelvigd met

die van hun natie. In essentie verschilt dat
niet veel van de absolute vorsten uit het
ancien régime. Hun karakter en ijdelheid
bepalen mee de wereldorde. Precies daar
ligt een gevaarlijk democratisch deficit.

Ook dichter bij huis zien we diezelfde evo-
lutie, nauw verbonden met de vertwittering
van de politiek. In plaats van doordachte
standpunten of genuanceerde debatten
draait het vaker om snelle meningen en
slogans. Dialoog en overleg moeten wij-
ken voor het beeld van de ‘doortastende
beslissing’. Het maatschappelijke midden-
veld verliest daarbij zijn verbindingskracht,
terwijl polarisering de toon zet.

Egopolitiek lijkt de klassieke geopoliticke
wetten die uitgaan van eigenbelang nog te ver-
sterken. We leven vandaag in een multipolaire
wereld waarin machtsblokken als de Verenigde
Staten, China, Rusland, Europa en regionale
grootmachten zoals India, Brazili€ en Turkije
hun belangen scherp bewaken. Realpolitik
is de voertaal: pragmatische deals, tijdelijke
bondgenootschappen en soms brute machts-
politiek. Internationale instellingen als de VN
of de Wereldhandelsorganisatie lijken steeds
minder vat te hebben op grootmachten die hun
nationale soevereiniteit boven alles plaatsen.
Handel wordt steeds minder begrepen als een
middel om elkaar te versterken en banden te
smeden, maar wordt ingezet als wapen.

deMens.nu Magazine Dossier



Het is belangrijk voor ogen te houden dat
wereldpolitiek niet alleen een strijd tussen
ego’s en belangen is, maar ook tussen
waarden: humanisme en democratie staan
liinrecht tegenover extremisme en een
autocratisch samenlevingsmodel

Een weerbare democratie

Is er nog hoop voor Kants universeel
humanisme? Op het Europese continent
verliest het idee van een gedeeld project,
gebouwd op solidariteit en mensenrechten,
aan kracht. Steeds vaker moeten verworven
rechten wijken voor veiligheid of economi-
sche belangen. Wat enige tijd geleden als
extremistisch gedachtegoed werd gezien,
maakt nu deel uit van het betoog van het
politieke centrum.

Nationale belangen primeren, budgetten
voor ontwikkelingssamenwerking krimpen,
internationale verdragen worden openlijk in
vraag gesteld. De Europese droom dat han-
del en zachte diplomatie vrede garanderen,
spatte uiteen met de inval van Rusland in
Oekraine. Pacifisme is een randverschijn-
sel geworden en defensiebudgetten stijgen
met enkele procentpunten, terwijl er wordt
bespaard op de sociale zekerheid.

Grootmachten als Rusland en China
beschouwen mensenrechten, die een
basis voor vreedzaam samenleven vor-
men, al langer als westerse constructies
die met hun soevereiniteit botsen. Ook de
democratie in de Verenigde Staten wan-
kelt. President Trump en zijn gevolg hebben
aangetoond hoe snel onfeitelijke woorden
kunnen uitgroeien tot daden die het fun-
dament van de rechtsstaat ondermijnen.

Mensenrechten moeten plaatsmaken voor
‘deals’.

Dat terwijl de mondiale uitdagingen van
vandaag zoals klimaat, ongelijkheid en
artificiéle intelligentie vragen om Kants
kosmopolitische blik. Wie vrede wil bewa-
ren en vooruitgang wil bekomen, moet niet
terugplooien achter grenzen, maar opnieuw
durven denken in termen van mensheid.

Het is belangrijk voor ogen te houden dat
de wereldpolitiek niet alleen een strijd tussen
€go’s en belangen is, maar ook tussen waar-
den. Humanisme en democratie staan lijnrecht
tegenover extremisme en een autocratisch
samenlevingsmodel. Dat humanisme moet
strijdbaar zijn: niet met geweld, maar wel met
overtuiging, protest en actie.

ledereen draagt daarin verantwoordelijkheid. De
Duits-Amerikaanse filosofe Hannah Arendt wees
al op de ‘banaliteit van het kwaad’: ontsporin-
gen ontstaan niet alleen door fanatieke leiders,
maar ook door volgzaamheid en gelatenheid van
gewone mensen. Vandaag zien we die banaliteit
in de normalisering van online haat, desinfor-
matie en politieke apathie. Het kwaad gedijt bij
onverschilligheid. Een democratie die alleen toe-
kijkt, capituleert langzaam van binnenuit.

Behoefte aan verbinding
Duurzame vrede ontstaat niet door ver-

trouwen in autoritaire leiders te stellen,
maar door de moed om aan rechtsstate-
lijke principes vast te houden en kordaat
in te grijpen wanneer die bedreigd worden.

Progressieve stemmen kunnen op dat viak
nog nauwer samenwerken. Te vaak lijken
progressieve politicke partijen vooral elkaar
te bevechten voor hetzelfde kiezerspro-
fiel en zo elkaar te verzwakken, in plaats
van samen een geloofwaardig alternatief
voor een inmiddels dominant conservatief
gedachtegoed te vormen.

Zoals filosofe Tinneke Beeckman opmerkt,
hebben we in onze individualistische
democratieén behoefte aan nieuwe ver-
bindende verhalen: positieve narratieven
die vrijneid opnieuw aan verantwoorde-
likheid en engagement koppelen. Vrede
vraagt niet alleen politieke wil, maar ook
morele verbeelding: het vermogen om
voorbij het eigenbelang te denken en te
geloven in een verhaal van redelijkheid en
menselijkheid. In dat streven is het vrijzin-
nig humanisme een gedeelde basis, een
waardenkader dat burgers en organisaties
samenbrengt.

Zolang er mensen zijn, zal er conflict zijn. Maar
zolang er rede is, kan er ook vrede zijn.

* % *

Dossier deMens.nu Magazine |

21



Helden van het verzet

De Tweede Wereldoorlog was niet alleen een strijd tussen legers, maar ook een strijd van
gewone mensen die buitengewone moed toonden: de verhalen van die verzetshelden
herinneren ons eraan dat vrijheid en democratie nooit vanzelfsprekend zijn

erzetscafés zijn ontmoetingsavonden waar

inspirerende verhalen van gewone mensen die

zich tijdens de Tweede Wereldoorlog tegen de

nazistische bezetter verzetten, tot leven komen.
Drie sprekers, vaak familieleden, delen de verhalen van die
verzetshelden. Het doel van die persoonlijke getuigenissen? De
moed, vastberadenheid en opoffering van die mensen levend
houden en ons bewustzijn van vrijheid versterken. We zijn te
gast op zo’n verzetscafé in Ronse.

Dimitri De Smet

22 | deMens.nu Magazine Dossier



Verzetscafés zijn een initiatief van Helden
van het verzet vzw. De vertelavonden zijn
er voor iedereen, jong en oud, die wil leren,
luisteren en reflecteren over een cruciale
periode in onze geschiedenis. De Tweede
Wereldoorlog was niet alleen een strijd tus-
sen legers, maar ook een strijd van gewone
mensen die buitengewone moed toonden.
Ook in Ronse kozen velen ervoor om niet
voor de bezetter te buigen. Drie van die
verzetshelden - Maurice Bouchez, Maurice
Vandevelde en Roger Vanwijmeersch -
belichamen die stille vastberadenheid. Hun
verhalen komen tot leven tijdens het ver-
zetscafé in Ronse.

Maurice Bouchez, de jongeman met
geheime inlichtingen

Maurice Bouchez groeide op in een patriot-
tisch gezin. Zijn vader had tijdens de Eerste
Wereldoorlog als oorlogsvrijwilliger aan de
|Jzer gevochten en gaf die geest van ver-
zet door. Toen de bezetting in 1940 begon,
was Maurice nog maar zestien, maar hij
hielp al onderduikers en werkte mee aan
het clandestiene netwerk van de Belgische
Nationale Beweging (BNB). Samen met
kameraden richtte hij een fotolaboratorium
in om Duitse documenten te fotograferen
en naar Engeland te smokkelen. Hij recon-
strueerde plannen van vliegvelden, tekende
plattegronden van radarinstallaties en nam
alle risico’s die spionage met zich mee-
bracht. “Het enige dat ons nog ontbrak,
was een balg met een lens”, schreef hij, een
detail dat toont hoe inventief ze moesten
zijn. Elke stap was gevaarlijk - een verkeerde
blik, een onverwachte controle - en het werk
kon hen het leven kosten.

Op 24 april 1944 sloeg het noodlot toe.
Maurice werd door de Feldgendarmerie
gearresteerd en belandde in de Gentse
gevangenis, daarna in het concentratie-
kamp Buchenwald en later in het kamp
Mittelbau-Dora. Daar vierde hij zijn twintigste
verjaardag, ver weg van huis, in een wereld
van dwangarbeid en ontbering. Eind oktober
bood men hem de vrijheid aan in ruil voor
dienst bij de Wehrmacht - hij weigerde. “lk
kon niet tekenen”, schreef hij. “Vrijheid in
ruil voor verraad was geen vrijheid.” Na een
dodenmars kwam hij in het kamp Bergen-
Belsen terecht, waar hij op 15 april 1945
door Britse troepen werd bevriid. Op 29 april

keerde hij terug naar Ronse, getekend maar
niet gebroken. “De moeilijkheid was om uit
te leggen wat eigenlijk onvoorstelbaar was”,
noteerde hij later. “Hoe vertel je thuis wat niet
te vertellen valt? Hoe leg je uit wat honger,
angst en vernedering met een mens doen?”

Maurice Vandevelde, de bankbediende
die vertrouwensman werd

Maurice Vandevelde, geboren in 1906, was
geen officieel lid van een verzetsgroep, maar
zijn rol was cruciaal. Als gevolmachtigde
bij de Kredietbank in Ronse werd hij een
vertrouwenspersoon voor burgers die geld
naar onderduikers wilden doorsluizen. Hij
verspreidde sluikpers, Ronse Vrij - Renaix
Libre, en hielp mensen ook aan voedselbon-
nen. Zijn netwerk bestond uit verzetslieden
zoals René Dubois, die de oorlog niet over-
leefde. Vaak gebeurde alles in stilte: een
ontmoeting tijdens een voetbalmatch, een
kort gesprek bij een villa, een discreet pak-
ketje met vlugschriften. Het verzet was niet
altijd spectaculair, soms was het gewoon
een handdruk, een envelop, een blik van
verstandhouding.

In 1944 werd Maurice gearresteerd en via
Gent naar Buchenwald gedeporteerd. Later
belandde hij op een transport naar Bergen-
Belsen, waar hij de ontberingen van het
kamp doorstond. Zijn familie wist nauwe-
liiks wat er gebeurde; zelfs een smeekbede
bij oorlogsburgemeester Leo Vindevogel
leverde niets op. “Hij zit goed waar hij zit”,
was het kille antwoord. Vandevelde over-
leefde, maar de littekens van die periode
bleven. Hij keerde terug naar een stad die
zwaar onder collaboratie en verraad had
geleden, een stad waar stilte soms luider
klonk dan woorden. Hoeveel nachten heeft
hij wakker gelegen, denkend aan alle vrien-
den die niet terugkeerden?

Roger Vanwijmeersch, de man die niet
boog

Roger Vanwijmeersch, geboren in 1918,
kende een moeilijke jeugd en dat tekende zijn
karakter. Na zijn legerdienst in 1940 keerde
hij huiswaarts met een Entlassungsschein.
Toen in 1942 de verplichte tewerkstelling
in Duitsland dreigde, koos hij voor het ver-
zet. Hij dook onder in Ellezelles, kreeg een
vals paspoort en werd actief in de Franse
verzetsbeweging Maquis. Met zijn Saroléa-

motorfiets voerde hij allerhande opdrachten
uit, van sabotage tot gewapende acties.
Hij nam deel aan spectaculaire operaties:
het saboteren van een locomotief, het uit-
schakelen van Gestapo-agenten en het
onbruikbaar maken van tunnels. Elke actie
bracht het risico van verraad en dood met
zich mee, maar Roger bleef doorgaan.
“Moed is niet altijd luid”, zei hij later. “Soms
is moed gewoon blijven rechtstaan.”

Hij was erkend als gewapend weerstander
en bleef tot het einde van de oorlog actief.
Zijin verhaal leert ons dat vrijheid soms met
één simpele daad begint: weigeren te bui-
gen. Niet om de eer, niet om de glorie, maar
omdat het juiste moest gebeuren. Hij wist
dat elke dag zijn laatste kon zijn en toch
koos hij ervoor om niet weg te kijken. Ook
Roger worstelde zijn leven lang met de trau-
ma’s die de oorlog met zich meebracht.

Verhalen die blijven tellen

Maurice Bouchez, Maurice Vandevelde en
Roger Vanwijmeersch waren geen hoogge-
plaatsten of geprivilegieerden. Het waren
gewone mensen die buitengewone keu-
zes maakten. Hun verhalen herinneren ons
eraan dat vrijheid en democratie nooit van-
zelfsprekend zijn. Ze zijn gebouwd op offers,
stil verzet en de kracht om nee te zeggen,
zelfs als de prijs de allerhoogste is.

Laten we hun namen blijven noemen, hun
verhalen blijven doorgeven. Want wie zich
het verleden herinnert, kan de vrijheid die
we vandaag hebben naar waarde schatten.

Dossier deMens.nu Magazine

23



Het werk van waarheidscommissies

Ll

T

© Astrid Sinai / Shutterstock.com

Argentijnen komen op straat in Buenos Aires om informatie te eisen over de
desaparecidos, duizenden mensen die spoorloos verdwenen onder de Argentijnse
dictatuur en nooit meer werden teruggezien

oe ga je als land om met je eigen gewelddadige
verleden zoals een burgeroorlog, een dictatuur
of de onderdrukking van een bevolkingsgroep?
Vaak wordt er voor de oprichting van een waarheidscommissie
gekozen. Zo’n door de overheid of het parlement ingestelde
commissie doet, vooral in een periode van transitie, onderzoek
naar schendingen van mensenrechten uit het verleden en brengt
daarover een publiek rapport uit. Hieronder gaan we dieper in op
wat waarheidscommissies precies zijn en hoe ze worden ingezet.

Dietlinde Wouters

24 | deMens.nu Magazine Dossier



Onder de dictatuur in Chili borduurden
vrouwen dit soort arpilleras met taferelen
uit het dagelijkse leven: op die manier
documenteerden de vrouwen de politieke
onderdrukking en het verzet in hun land,
en schreven ze mee aan de collectieve
herinnering

Wat zijn waarheidscommissies?

De eerste waarheidscommissies zoals die in
Argentinié, Chili en Zuid-Afrika werden opge-
richt in de periode vlak nadat die landen uit
een intern conflict kwamen. De commissies
werden ingezet om in brede zin onderzoek
naar dat conflict te doen. De politicke over-
gangsfase waarin een land op zoek gaat naar
een manier om met een recent gewelddadig
verleden om te gaan, wordt in de vakliteratuur
ook wel transitional justice genoemd. In die
context zijn waarheidscommissies maar een
van de vele mechanismen om met het verle-
den aan de slag te gaan en vallen ze onder
de bredere noemer van speciale onderzoeks-
eenheden.

Sinds de eerste waarheidscommissies in
de jaren tachtig van de vorige eeuw hebben
er een vijftigtal commissies bestaan. Ook al
worden die commissies in uiteenlopende con-
texten opgericht en zijn ze heel verschillend,
enkele belangrijke eigenschappen gelden voor
hen allemaal. Zo worden ze opgericht door de
staat, maar is het tegelijkertijd heel belangrijk
dat zij hun werk op een objectieve manier en
dus onafhankelijk van die staat kunnen uit-
voeren. Tijdens hun onderzoek ligt de focus
eerder op de slachtoffers dan op de daders.
De bedoeling is om slachtoffers als zodanig
te erkennen en om nabestaanden correcte
informatie te geven in de hoop dat dat helend
kan werken.

De commissieleden overstijgen in hun onder-

zoek het niveau van losstaande feiten en
individuele casussen, en gaan in brede zin
op zoek naar oorzaken en patronen van het
geweld. Ze formuleren daarnaast ook aan-
bevelingen, bijvoorbeeld over hoe men in
de toekomst aan gerechtigheid kan werken
of (nabestaanden van) slachtoffers voor het
geleden leed kan compenseren. Tot slot zijn
waarheidscommissies steeds van tijdelijke
aard en is het beoogde eindresultaat de publi-
catie van een rapport.

Ook al hebben ze heel wat gemeenschap-
pelijke eigenschappen, de sterkte van
waarheidscommissies is ook net dat het een
flexibel mechanisme is dat aan de (politieke)
context kan worden aangepast. Laten we
enkele specifieke toepassingen bekijken.

Justicia en verdad in Argentinié

De Argentijnse waarheidscommissie wordt
vaak als een van de eerste echte waar-
heidscommissies gezien. De commissie
werd opgericht vlak na de Argentijnse dic-
tatuur (1976-1983), een gevaarlijke periode
voor iedereen die kritisch naar het regime
keek. Duizenden mensen werden van straat
geplukt of uit hun huizen ontvoerd en beland-
den nadien in een clandestien netwerk van
gevangenschap. Pogingen van vrienden en
familieleden om bij officiéle instanties informa-
tie te verkrijgen, waren tevergeefs. Waar zijn
ze? Ziin ze nog in leven? Die vragen bleven
onbeantwoord en vele slachtoffers werden
nooit meer teruggezien. Ze zouden daarom

de naam desaparecidos krijgen, want het
enige dat men kon zeggen was dat ze ver-
dwenen of vermist waren.

Bij de start van de nieuwe democratie vroeg
het Argentijnse volk om verdad en justicia:
waarheid en gerechtigheid. Het was echter
snel duidelijk dat de militairen nog steeds
veel macht hadden. Meteen met rechtszaken
beginnen, zou daarom tot nieuwe politieke
spanningen leiden. Een waarheidscommissie
oprichten om de verdwijningen te onderzoe-
ken, leek echter wel een eerste veilige stap.
Rechtszaken zouden daarna wel volgen.

Het werk van de Argentijnse waarheids-
commissie (Comision Nacional sobre la
Desaparicion de Personas, of CONADEP)
resulteerde in 1984 in een kort rapport,
Nunca Mas (Nooit meer opnieuw), bestemd
voor het brede publiek. Daarnaast stelde de
commissie ook een uitgebreider document
samen, met confidentiéle informatie bestemd
voor het gerecht. Dat document kon worden
gebruikt om gerechtelijke stappen te zetten.
Kort nadien, in 1985, werden de juntaleiders
inderdaad veroordeeld, maar jammer genoeg
bleef het daar ook bij. Politieke druk leidde in
1986 en 1987 tot amnestiewetten die ervoor
zorgden dat er voorlopig geen verdere veroor-
delingen zouden plaatsvinden. Geen justicia
dus. Dat was natuurlijk een grote teleurstel-
ling voor de nabestaanden. Pas jaren later,
in 2006, zou men de rechtszaken opnieuw
opstarten.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Javier Perugachi / Collectie Irma Prado Pizarro

25



Dossier: Conflict & verbinding

Waarheid als vorm van gerechtigheid
Dat gerechtigheid in de vorm van rechtszaken in
Argentinié zo moeilijk was geweest, inspireerde
andere waarheidscommissies om het anders
aan te pakken. Door ‘waarheid’ of informatie
te bekomen en te verspreiden, hoopte men
om via het werk van de commissie zelf al enige
gerechtigheid te verkrijgen. In Chili was het
duidelijk dat de misdaden onder de dictatuur
van Pinochet ook niet meteen berecht zouden
worden. De Chileense waarheids- en verzoe-
ningscommissie (1990-1991) besliste daarom
om extra aandacht aan de overleden slacht-
offers te schenken door hun casussen een voor
een kort in het eindrapport te bespreken.

Om even te vergelijken, in Argentini€ had men
alleen een lijst met namen opgesteld en was
men niet dieper op extra details ingegaan.
Toch waren vele nabestaanden in Chili niet
tevreden. Alleen de overleden slachtoffers
werden besproken, terwijl vele anderen de
politieke gevangenschap en folteringen wel
overleefden en natuurlijk ook slachtoffer van
het regime waren. Dat leidde in 2011, twintig
jaar na de eerste commissie, tot een tweede
waarheidscommissie met een nieuw rapport.

Andere commissies gingen met dezelfde

bezorgdheid op een andere manier aan de
slag. In El Salvador koos men er bijvoorbeeld
heel bewust voor om de namen van de oor-
logsmisdadigers van de burgeroorlog op te
nemen in het commissierapport dat in 1993
werd gepubliceerd. Dat de daders bij naam
werden genoemd, zag men als een minimale
vorm van gerechtigheid in een context waar
berechten weer moeilijk zou blijken te zijn.

De Zuid-Afrikaanse waarheids- en verzoe-
ningscommissie werd in 1990 opgericht
om onderzoek te doen naar de misdaden
die tijdens het apartheidsregime plaatsvon-
den. Haar aanpak was vernieuwend. De
commissie verzamelde namelijk niet alleen
getuigenissen van slachtoffers, maar betrok
ook daders bij het proces en stimuleerde
hen om informatie te delen. Ze trof een spe-
ciale amnestieregeling waarbij daders onder
bepaalde omstandigheden amnestie konden
verkrijgen in ruil voor informatie of ‘waar-
heid’. Berechten was nadien natuurlijk niet
meer mogelijk, maar het was wel een manier
om de nabestaanden informatie te geven.

Als we naar die verschillende contexten kij-
ken, merken we meteen dat gerechtigheid
een belangrijk maar ook gevoelig thema is

z0 vlak na een conflict. Zijn gerechtelijke
veroordelingen nodig om gerechtigheid te
bekomen? Kan het delen van informatie
over de slachtoffers of de namen van de
daders eventueel ook voor (een minimale
vorm van) gerechtigheid zorgen? Wie beslist
welke stappen men zet? Zijn dat de politici?
Hebben slachtoffers en hun nabestaanden
iets te zeggen? Beslist de hele samen-
leving? En hoe dan? Vragen die in politieke
overgangsperiodes opkomen, maar waar
geen sluitend antwoord op bestaat ...

Wat met verzoening?

Omdat gerechtigheid in haar juridische vorm
vaak zo moeilijk ligt, wordt de nadruk in het
postconflictdiscours ook vaker naar recon-
ciliation of nationale verzoening verschoven.
De Chileense waarheidscommissie was de
eerste die het woord ‘verzoening’ in haar
naam opnam (Comision Nacional de Verdad
y Reconciliacién). Het was echter pas bij de
Zuid-Afrikaanse Truth and Reconciliation
Commission (TRC) dat het doel om te
verzoenen, zowel op nationaal als op indivi-
dueel niveau, zo duidelijk merkbaar was in
het opzet en de werking van een commissie.

De Zuid-Afrikaanse commissie was namelijk

In Canada wappert de ‘Every Child Matters’-vlag ter nagedachtenis aan de tienduizenden inheemse kinderen die bij hun ouders werden
weggehaald en naar residential schools werden gestuurd, waar ze vreselijk werden behandeld op zowel mentaal als fysiek viak

© Lester Balajadia / Shutterstock.com

| deMens.nu Magazine Dossier



Signalisatie en ingangen uit de periode
van het apartheidsregime in Zuid-Afrika,
ter illustratie aan het Apartheid Museum in
Johannesburg dat de twintigste-eeuwse
geschiedenis van het land en het systeem
van rassensegregatie in beeld brengt

de eerste die naast het afnemen van indivi-
duele verklaringen achter gesloten deuren
ook openbare zittingen organiseerde. Die
zittingen werden uitvoerig opgevolgd en
besproken in de media en zelfs regelmatig
live op de nationale radio en tv uitgezonden.
De hele Zuid-Afrikaanse bevolking werd op
die manier uitgenodigd om het proces mee
te volgen, met de hoop dat het nationale ver-
zoening in de hand zou werken. Zoals reeds
aangehaald, werden niet alleen slachtoffers,
maar ook daders aan het woord gelaten. Het
samenbrengen van slachtoffers en daders
liep natuurlijk niet altijd vliekkeloos. De voor-
zitter van de commissie was aartsbisschop
Desmond Tutu en de kritiek werd geformu-
leerd dat zijn katholieke invioeden te merken
waren en dat hij vaak net iets te hard op
vergiffenis en verzoening aanstuurde.

Het expliciete doel om te verzoenen
roept wel wat vragen op. Verzoening is
een vrijwillig proces en kan niet worden
afgedwongen. Kan je dan wel aansturen
op verzoening? De link tussen waarheid
en verzoening bleek bovendien niet zo
eenvoudig te zijn als vaak in de Zuid-
Afrikaanse commissie werd voorgesteld.
Het is niet omdat een dader informatie
deelt en berouw toont dat dat sowieso
tot vergiffenis of verzoening leidt. Ook
zijn verzoening op individueel niveau en
op nationaal niveau heel verschillend
van elkaar en brengen ze elkaar niet

BLANKES
__WHITES

noodzakelijk voort. Wanneer bereik je
trouwens verzoening op het niveau van
een samenleving? Kan je dat meten?

Kijken naar een ver verleden
Aanvankelijk werden waarheidscommissies
vlak na het interne conflict opgericht, maar
de laatste decennia worden ze ook inge-
zet om terug te kijken op gebeurtenissen
uit een verder verleden. Zo richtte men in
Canada in 2008 een waarheids- en verzoe-
ningscommissie op om onderzoek te doen
naar de Canadese residential schools, waar
inheemse kinderen vanaf de late negentiende
eeuw naartoe werden gestuurd. Die scholen,
opgericht door de voormalige minister-
president John Alexander Macdonald, had-
den als doel ‘de indiaan uit het kind te halen’.
De kinderen werden op jonge leeftijd bij hun
ouders weggehaald en mochten amper con-
tact met hen houden. Ze werden er vreselijk
behandeld op zowel mentaal als fysiek viak.
Van de 150.000 kinderen zouden er zowat
7.000 hun verblijf op zo’n residentiéle school
niet overleven.

De commissie vatte een historisch onder-
zoek aan naar wat er op de scholen
gebeurde, maar besteedde ook veel aan-
dacht aan de impact die een verblijf op die
scholen nadien nog op de leerlingen en hun
families had. Het rapport ziet de organisatie
van die residentiéle scholen als een onder-
deel van een culturele genocide. Het zette

NIE—BLANKES "
4| NON — WHITES |

in op de vernietiging van de structuren en
gewoonten die een groep in staat stellen als
groep te blijven bestaan.

Gelijkaardige commissies werden later
ook opgericht in Noorwegen (2018-2023),
Finland (2021-2025) en Zweden (2022-
2025), maar dan om onderzoek te doen naar
het onrecht ten aanzien van de Samen, een
Scandinavisch inheems volk, tijdens de peri-
ode van 1850 tot ver in de twintigste eeuw.

Wanneer waarheidscommissies zich buigen
over een conflict of misdaden die verder in
het verleden liggen, verloopt het onderzoek
natuurlijk anders. Vele getuigen zijn gestorven
of bewijsmateriaal is ondertussen verloren
gegaan. Maar dat neemt niet weg dat onder-
zoek nog steeds mogelijk en heel belangrijk
is. Het gaat niet over de details, maar om de
erkenning van wat er gebeurde. Dat is van
groot belang voor de rechtstreekse nabe-
staanden, maar ook in bredere zin voor de
inheemse bevolkingsgroep waartoe zij beho-
ren en voor de samenleving in het algemeen.

De geschiedenis toont dat waarheids-
commissies een flexibel mechanisme zijn
dat eenvoudig aan verschillende (politieke)
contexten kan worden aangepast. De toe-
passingen van het mechanisme zijn in ieder
geval zeker nog niet uitgeput.

* k%

Dossier deMens.nu Magazine |

© Finn Stock / Shutterstock.com

27



28

Verbinding in verzet
Jongeren online en offline

() ;_
g

? *a o, ‘if

Is twintiger hoor ik het maar al te vaak: ‘de
jeugd’ is niet bijzonder geinteresseerd in
haar omgeving. Mijn ogen rollen bijna uit
hun kassen wanneer iemand weer eens aanhaalt dat we ‘onze
aandachtsspanne vernield hebben’ en ‘alleen op ons kleine
scherm leven’. Een grote groep jongeren is meer geinformeerd
dan ooit en vooral meer geéngageerd. ‘De jeugd van
tegenwoordig’ is luid en laat zich samen horen.

Lupé Van Rjjmenant

deMens.nu Magazine Dossier



Oproep tot protest

Zondag 15 juni 2025 was een zonnige dag
- z0 eentje waarop je het liefst van al in je
luie tuinstoel je examensamenvattingen nog
eens doorneemt of als je meer geluk hebt
met een aperitief op het terras van je favoriete
café gaat zitten. Het was alleszins geen dag
waarop je graag als sardientjes in een blik in
een overvolle trein naar Brussel-Noord zou
willen pendelen.

Het begon allemaal bij ‘ons kleine scherm’.
Een paar weken eerder werd via sociale media
aangekondigd dat er op 15 juni een nationaal
protest zou plaatsvinden. In die oproep vroe-
gen de verschillende organisatoren uit het
middenveld om die dag massaal - en in het
rood gekleed - naar Brussel af te zakken. We
zouden samen, als een menselijke ketting, de
rode lijn tegen het geweld in Gaza trekken.

Het nieuws van het aankomende pro-
test verspreidde zich off- en online als een
lopend vuurtje. Vrienden deelden het via
Instagramstories, influencers en mediaper-
soonlijkheden maakten TikToks om hun
aanwezigheid te bevestigen en de eerste
WhatsAppgroepjes werden aangemaakt.
Berichtjes stroomden binnen: “Ga jij?”, “Heb jij
toevallig nog iets roods in je kast liggen?”, maar
vooral “Zullen we samen gaan?” of “Welke trein
nemen we?” We bereidden ons massaal voor
om uit ons kot te komen.

Rode draad

Cafébazen klagen over een lagere opkomst
op uitgaansavonden en last minute niet
komen opdagen op een event leek nog nooit
z0 gangbaar, maar die zondagmiddag zaten
de treinen naar Brussel afgeladen vol met
jonge gezichten. Hoewel we graag klagen
over het openbaar vervoer, zat niemand echt
met tegenzin dicht op elkaar gepakt, noch
werd er gezucht bij stilstand.

Meer zelfs, met onze vrienden ergens ver-
loren in een andere wagon, babbelden we
tegen onbekenden en namen we de tijd
om te vragen hoe zij hier beland waren.
“We konden niet anders”, “We moesten
iets doen.” De rode draad daarbij? “We
willen samen een boodschap brengen.” Of
zoals Zwangere Guy het voor de aftrap van
deze eerste mars bezong: “Tout seul, on
va toujours plus vite. Mais ensemble, on va
beaucoup plus loin.”

Verenigen tegen onrecht

Vergis je niet, het ging hier niet om een een-
malige gebeurtenis. De hele zomer door
verzamelden jongeren op verschillende plek-
ken om zich samen te verzetten tegen de
genocide op de Palestijnen. We gingen er
misschien niet altijd naartoe met als hoofddoel
om te protesteren - vaak ging het gewoon
ook om ‘de zomer’ of ‘het jong zijn’ te vieren -
maar overal verenigden we ons op de een of
andere manier tegen het onrecht dat telkens
weer, dag in dag uit, als pop-upmelding op
ons kleine scherm verscheen.

De visibiliteit van het verzet varieerde op de
verschillende weiden waar we dansten. Op
Rock Werchter besteedde de organisatie nau-
welijks aandacht aan de realiteit die zich buiten
haar hekken afspeelde. Op Couleur Café wap-
perden de vlaggen en de keffiyehs door het
bomendoolhof. (Een keffiyeh is een traditionele
Arabische hoofddoek of sjaal, symbool van
Palestijnse identiteit en verzet, red.)

Stilte als medeplichtigheid

Bij de grote namen op de festivals zat
de schrik om iets verkeerds te zeggen
er goed in, maar tegelik ziet de mondige
jongerenpopulatie stilte steeds meer als
medeplichtigheid. Internationale sterren
die eerder wel heel wat noten op hun zang
hadden, krijgen plots geen woord over hun
lippen en kunnen rekenen op kritiek van
zelfs hun meest loyale volgers. Sprake van
grootschalige ‘cancelcultuur’ is er zeker
niet, maar vedetten vervreemden zich door
hun stilzwijgen stap voor stap van hun
publiek. Onwaarschijnlijke helden namen zo

de toorts over. Pukkelpop programmeerde
de lerse rapgroep Kneecap en hield voet bij
stuk toen talloze andere festivals de groep
het zwijgen oplegden. De mannen waren
eerder vooral bekend om hun gekke ‘shena-
nigans’ (geintjes, streken, red.) en hun - voor
velen onverstaanbare - snedige lerse teksten,
maar ze ontpopten zich de afgelopen zomer
tot protestband pur sang. Palestijnse vlaggen
wapperden om ons heen, terwijl we in de kol-
kende moshpit tegen jong en oud aanbotsten
en elkaar weer overeind hielpen.

Generatie Z

Een volledige generatie over één kam scheren
mogen we uiteraard niet doen. We kunnen niet
in de waan leven dat elke jongere aan hetzelfde
zeel trekt, maar de misvatting van extreem
individualisme onder jongeren moet worden
doorbroken. Een groot deel van de jongeren
verzet zich tegen aanslepende oorlogen, insta-
biliteit en ongelijkheid, en hamert erop dat hun
omgeving dezelfde idealen uitdraagt.

Jonge mensen vinden elkaar steeds vaker in
hun streven naar een wereld die hun waarden
reflecteert. In een periode waar mensen-
rechtenschendingen elkaar in een razend
tempo opvolgen, raken jongeren met elkaar
verbonden door een gedeelde drang naar
rechtvaardigheid. Onze generatie eist een
eerlijke toekomst en stelt zichzelf aan als
hoofdverantwoordelijke om die te creéren. We
eisen geen aards paradijs, maar wel een leef-
bare planest waarin onze stemmen de wapens
overstemmen, of beter, het zwijgen opleggen.

* % %

Dossier deMens.nu Magazine

29



De lading van letters

Over woorden en waarden

)
\' :

© Quetions123 / Shutterstock.com

Spreek je over een illegaal, een gelukszoeker, een viuchteling, een sans-papiers of een vreemdeling?
Woordkeuze kan perceptie en emotie enorm sturen, of anders gezegd, taal bepaalt de toon

erbinding - al geruime tijd een enorm buzzwoord:
verbindend communiceren, verbindend ouderschap,
verbindend buurtwerk ... Het werkt bijna averechts,

zo te pas en te onpas gebruikt. En toch komt het
trendwoord niet uit de lucht vallen. In een wereld die
gonst van de meningen en waar verdeeldheid groeit, is de nood aan
verbinding dringender dan ooit. Maar hoe vind je de juiste woorden
om uiteenlopende waarden te overbruggen? Kan taal binnen die
kakofonie toch voor begrip en luisterbereidheid zorgen?

Anne-Flor Vanmeenen

30 | deMens.nu Magazine Dossier



Spelen met woorden

We zijn nogal geneigd om te focussen op
‘wat’” we zeggen. Maar eigenlijk doet dat
er weinig toe als het niet correct begrepen
wordt. ‘Hoe’ we iets zeggen, is minstens
even belangrijk. De verpakking is dus even
relevant als de inhoud. Taal kan namelijk
ontzettend manipuleren, zowel ten goede
als ten kwade. Een belangrijke vaststel-
ling daarbij is de impact van ‘framing’.
Woordkeuze en zelfs woordvolgorde kun-
nen sterk sturen, terwijl we het vaak niet in
de gaten hebben.

Hoe ver die invloed reikt, blijkt duidelijk uit
een onderzoek door Stanford Universiteit.
Deelnemers kregen een tekst over misdaad,
maar er waren twee versies van die tekst.
In de ene versie werd misdaad gekaderd
als een virus, in de andere als een beest.
Gevraagd naar de beste aanpak om mis-
daad terug te dringen, droegen de lezers
van het virusverhaal heel andere oplossin-
gen aan dan die van de beestversie. Bijj
het virus sprak men over ‘bestrijden’ van
misdaad en ‘preventiemaatregelen’, bij het
beest had men het over ‘vangen’ en ‘opslui-
ten’ van criminelen. De bewoording stuurde
dus zeer duidelijk het denken. Meer nog, ze
woog zwaarder door dan de politieke orién-
tatie van de proefpersonen.

De frame-truc is toepasbaar op ontelbaar
veel terreinen en is een dagelijks onderdeel
van politieke debatten, media en maat-

schappelijke discussies. Spreek je over
een vrijheidsstrijder of een terrorist? Een
belasting of een solidariteitsbijdrage? Een
illegaal, een gelukszoeker, een viuchteling,
een sans-papiers of een vreemdeling?
Taal bepaalt zo hard de toon. Zelfs in een
huisvandeMens is de zoektocht naar
gepaste woorden een courante uitdaging.
Spreekt je in een afscheidsplechtigheid
bijvoorbeeld over een ‘zelfmoord’ of een
‘zelfdoding’? Is euthanasie iets dat je
‘pleegt’ of ‘uitvoert’?

Dekt het woord de lading?

In het verlengde daarvan situeren zich veel
strijdpunten van de woke-beweging. Taal
kan vooroordelen en ongelijkheid beves-
tigen, kan discrimineren of reduceren.
‘lemnand met een autismespectrumstoornis’
is méér dan ‘een autist’. ‘Een rolstoel-
gebruiker’ klinkt heel anders dan ‘een
gehandicapte’. Er is méér mens en minder
dat éne aspect van een persoon. Hetzelfde
geldt voor seksisme, racisme en allerlei
andere vormen van superioriteitsdenken.

De twistappel in die discussie blijft in hoe-
verre dat effectief iets verandert dan wel
een vorm van politieke correctheid is die
problemen maskeert? Als ‘de rolstoel-
gebruiker’ geen aangepast toilet of geen
oprijplaat heeft, is er dan iets verbeterd
naast misschien zijn zelfwaarde? Wat is
‘die/hen’ waard als alle administratie in de
wereld in twee genders blijft denken? Is het

aanpassen van taal een eerste stap of een
glazuurlaagje? De geschiedenis wijst in elk
geval wél uit dat het consequent negatief
benoemen van bepaalde groepen, bijdraagt
tot hun ontmenselijking. Misschien werkt het
omgekeerde, het opwaarderen van groe-
pen, dan toch ook via taal?

Formulering speelt in elk geval een rol,
zoveel is zeker. Dat heeft ook te maken met
waar je de aandacht op richt. Je krijgt een
heel ander gedrag al naargelang welk deel
van de informatie je (eerst) brengt. Zou jij
dezelfde beslissing nemen als je operatie 75
procent slaagkans heeft, dan wel een mor-
taliteitsratio van 25 procent? Psycholoog
Daniel Kahneman ontdekte dat mensen
een zeer sterke aversie voor verlies hebben.
Manipulatie is kinderspel. Is het toevallig dat
framing niet alleen ‘kaderen’ maar ook ‘erin
luizen” betekent? Een frame is machtig. Het
kleeft en je wist het niet zomaar weer uit.
Vandaar dat framing vaak een wedstrijd om
ter snelst is.

Luisteren om te begrijpen

De kwetsbaarheid en beinvioedbaarheid van
ons denken kan ongemak geven. Toch ligt
ook daar een middel tot verbinden. Het kan
in heel eenvoudige dingen zitten: ‘Ik zie het
anders’ lokt een andere respons uit dan ‘lk
ben het oneens’. ‘Je hebt recht op je mening’
betekent dat je geen strijd aangaat. Je zet
perspectieven gewoon naast elkaar. Eigenlijk
niet meer dan gezond boerenverstand en

Dossier deMens.nu Magazine

31



32

Dossier: Conflict & verbinding

toch tuimelen we zo vaak in de valkuil van
polarisering. Dat komt omdat onze overtuigin-
gen vasthangen aan ons zelfbeeld. Heel vaak
raakt een discussie op een dieper niveau aan
onze waarden en ideologie. Of gaat het over
onderliggende machtsverhoudingen.

Filosoof en bioloog Ruben Mersch schreef een
viotte handleiding over constructief omgaan
met meningsverschillen. Alert zijn voor de
onderliggende symboollaag is een van zijn
belangrijke tips. Omdat we ons heel snel per-
soonlijk aangesproken voelen, is het een goed
plan éérst naar gemeenschappelijke grond
te zoeken. De kracht van feiten in menings-
verschillen is verbazend minimaal. Data zijn
manipuleerbaar en zelfs onweerlegbare feiten
zorgen er niet per se voor dat we een stand-
punt herzien. Een welwillende houding wél.

Dus, zoek éérst iets verbindends én wees
nieuwsgierig. Verken het standpunt van
je gesprekspartner en stel vragen - om te
begrijpen, niet om op zoek te gaan naar
munitie. Jaren geleden schreef een collega
op ons teambord: ‘Het grootste probleem
in communicatie is dat we niet luisteren
om te begrijpen, maar om te antwoorden.’
Inmiddels is ze met pensioen, maar dat
vleugje levenswijsheid van Stephen Covey
doet nog elke dag dienst.

De-escaleren

Internetsensatie Jefferson Fisher sluit bij
die filosofie aan met hapklare tips. Zie
een meningsverschil als een knoop om te
ontrafelen, niet als een strijd om te voeren’
- daar heb je de kracht van framing weer.
Wil je je gelijk halen of wil je een conflict
oplossen? Als gemeenschappelijke grond
moeilijk te vinden is, zoom dan uit. Je moet
het standpunt van de ander helemaal niet
delen om eenzelfde bezorgdheid te delen:
‘Ik ben het met je eens dat dit een belangrijk
punt is’ of ‘Ik zie dat we allebei veel om dit
onderwerp geven.’ Zo bewaar je je integri-
teit, maar bouw je tegelijk iets op. Ook het
valideren van iemands beleving kan op die
manier: ‘Ik zie dat het je erg raakt.” Niet dat
je iets te bepalen hebt over hoe een ander
een zaak ervaart, maar gevoelens valideren
betekent niét dat je ze moet delen. Niet uit-
lachen, niet negeren, niet diskwalificeren,
doodgewoon erkennen. Zo eenvoudig dat
het bijna onbegrijpelik is dat we er zoveel
moeite mee hebben.

De-escaleren noemen ze dat in conflict-
bemiddeling. Of stoom van de ketel halen.
Sarcasme, op de persoon spelen in plaats
van op het gedrag, en woorden als altijd,
nooit en overal staan aan het andere uiter-
ste, ze zijn olie op het vuur. Ook formidabele

‘mic drops’ die iemand met de mond vol
tanden achterlaten, lossen zelden iets op.
Afgedwongen stilte betekent niet dat een
conflict is opgelost, het kan onderhuids
weelderig verder woekeren.

Je kan natuurlijk ook creatief zijn. Zoals de
aanpak van een koppel dat een imaginaire
bliksemafleider, Patrick genaamd, had
uitgevonden. Patrick liet zijn kousen slin-
geren, vergat soms het huisvuil buiten te
zetten of de wc-rol na het laatste blaadje
te vervangen. Door met de nodige humor
opmerkingen over Patricks onzaligheden te
maken, maakte het koppel struikelblokken
aan elkaar duidelijk. Op de persoon spelen
mag dus téch, zolang die imaginair is. Even
onorthodox: een gezongen verzoek komt
anders binnen dan een gesproken. Het zou
een tip zijn bij kinderen die heel snel in weer-
stand gaan als je ze iets vraagt. Er wordt
niet bij vermeld of het zingen toonvast moet
zijn, maar mogelijk voegt akoestisch lijden
alleen maar motivatie toe om het verzoek
snel in te willigen ...

Maar wat doe je als iemand anders de grens
overgaat of je uitlokt? Laat je niet verleiden.
Interessante antwoorden zijn: ‘Ik stel voor
dat we daarop in een rustiger gesprek
terugkomen’, ‘Ik ben verrast dat je je com-

deMens.nu Magazine Dossier



fortabel genoeg voelt om zoiets te zeggen’
of ‘Was het je bedoeling om grof te klinken?’
Een paar seconden stilte doen soms ook al
wonderen. Gouden tip als iemand écht over
zijn toeren is: ‘Never put your but in the face
of an angry person.’ Laat de persoon eerst
afkoelen en vervang dan de ‘maar’ door
‘daarnaast’. Noem het framing of haarklo-
verij, het werkt.

Geweldloze communicatie

Het citaat is overigens ontleend aan Marshall
Rosenberg, psycholoog en boegbeeld van
geweldloze communicatie. Die filosofie,
geént op humanistische psychologie, gaat
al decennialang mee en bewijst nog steeds
dagelijks zijn waarde. Kort samengevat
bestaat de visie uit vier stappen: waarne-
men zonder oordeel, gevoelens benoemen,
behoeften erkennen en een verzoek doen.
Anders gezegd: vertrek van feiten, blijf bij
jezelf en doe een constructief voorstel. ‘Jij
bent altijd te laat en houdt nooit rekening
met mij, ik ben het beu’ wordt ‘Je kwam
een kwartier later dan onze afspraak, ik
word dan ongerust en heb behoefte aan
duidelijkheid, kan je voortaan een seintje

geven als je opgehouden wordt?’ Dat klinkt
ontzettend gemaakt, maar oefening baart
kunst. Communicatie-expert Frederik Imbo
spreekt liever van een ‘rondpunt met vier
straten’ dan van een ‘vierstappenplan’. De
pointe is: vervang interpretaties door feiten,
de verwijtende vinger door ik-boodschappen
en kritiek door een concreet voorstel. Welis-
waar ligt daar meteen ook de kwetsbaarheid
van het model. Om dat te doen, heb je een
basis van gelijke machtsverhoudingen en
heel wat sociaal-emotionele vermogens bij
beide partijen nodig - dat is niet altijd een
gegeven. En hoewel het naar verbinding
streeft, vertrekt het model vanuit een typisch
westerse ik-gerichtheid. Maar goed, vele
wegen leiden naar Rome ...?7

Met ... en zonder woorden

Het ‘hoe’ staat dus op gelijke hoogte als het
‘wat’ bij communicatie. Ook al heb je geen
controle over hoe je boodschap landt, je kan
de impact ervan wel in grote mate beinvioe-
den. En loopt het toch mis? De kwaliteit van
een relatie, van eender welke aard, wordt niet
bepaald door het voorkomen van conflict
maar door de aan- of afwezigheid van herstel.

Herstelvaardigheden zijn dus even cruciaal als
communicatievaardigheden - daar liggen nog
wel wat groeikansen in onze maatschappij.

Misschien kunnen we ons inspireren op
culturen die een beter ontwikkeld arsenaal
op dat vlak hebben. Denk bijvoorbeeld aan
het ‘hohou rongo’-ritueel bij de Maori. Ruw
geschetst gaat het als volgt. De betrokken
partijen delen elk hun kant van het verhaal,
waar zonder onderbreking of commentaar
naar wordt geluisterd. Daarna neemt wie
verantwoordelijkheid draagt, die expliciet op
zich. Bij wijze van herstelbereidheid wordt
een geschenk of symbolische daad aange-
boden. Dus niet als compensatie of ‘aflaat’,
maar als intentieverklaring. Tot slot volgt een
‘hongi’, waarbij men neus aan neus staat
om de adem te delen. Dat is een traditionele
Maori-manier om verbinding te symbolise-
ren. We ademen allemaal dezelfde lucht.
Met en zonder woorden worden zo brokken
geliimd en banden hersteld. Lijnrecht tegen-
over elkaar staan kan dus toch verbinden,
als je het maar op de juiste manier doet ...

© Zakariya AF / Shutterstock.com

Dossier deMens.nu Magazine

33



Van conflict naar verbinding op

stedelijk en gemeentelijk niveau
Hoe werkt burenbemiddeling?

+ i

Tijdens een bemiddelingsgesprek tussen buren wordt er naar de zorgen van beide partijen
geluisterd en empathisch met elkaar omgegaan; op die manier probeert men een escalatie
van het conflict te voorkomen en de communicatie te herstellen

luikstort, luide muziek of een overhangende tak ...
wat als een kleine ergernis begint, kan tot een
hoogoplopend burenconflict uitgroeien. Sinds
2002 zijn er in bijna vijftig steden en gemeenten
van de provincie Vlaams-Brabant burenbemiddelaars actief. In
Halle is dat het geval sinds 1 januari 2023. Wij steken ons licht
op bij Kathy Simon, deskundige van de dienst Cluster Integrale
Veiligheid en Handhaving van Stad Halle en coérdinator

burenbemiddeling.
Veerle Magits

34 | deMens.nu Magazine Dossier



Hoe verloopt een burenbemiddeling?
De aanmelding gebeurt door de buren zelf, al
dan niet op doorverwijzing van politie, sociale
huisvestingsmaatschappij of een stadsdienst
zoals het OCMW. Een aanvraag tot burenbe-
middeling kan telefonisch, via mail of via het
online aanmeldingsformulier op de website
van de stad gebeuren. Vervolgens worden er
twee vrijwilligers gezocht - dat is zo bepaald
door de provincie. Zij nemen contact op met
de mensen die de aanmelding deden om een
intakegesprek in te plannen. De burenbemid-
delaars gaan dan bij hen thuis langs om te
luisteren en indien mogelijk al eens naar ‘het
probleem’ te kijken.

Onmiddellijk na dat gesprek bellen zij aan bij
de buur in kwestie. Is die thuis en bereid om
mee te werken - want deelname is vrijwillig -
dan wordt er meteen ook naar die kant van het
verhaal geluisterd. Of indien gewenst wordt er
een gesprek op een later moment ingepland.
Zijn de buren niet aanwezig, dan krijgen ze een
briefie in de brievenbus met informatie en de
vrijblijvende vraag om contact met onze dienst
op te nemen.

Wanneer beide partijen akkoord gaan om via
burenbemiddeling verder te werken, volgt er
een gezamenlijk gesprek op neutraal terrein,
met hetzelfde aantal personen per partij. De
burenbemiddelaars leiden het gesprek in goede
banen en zorgen ervoor dat het hoffelijk en
gemoedelijk blijft. Zij reiken zelf geen oplossing
aan, die moet van de beide partijen komen,
zodat ze door hen gedragen is.

Er worden ook afspraken gemaakt voor het
geval hetzelfde probleem zich in de toekomst
nog eens zou voordoen, want terugkerende
aanvragen worden niet behandeld. Tijdens het
bemiddelingsgesprek wordt er naar de zorgen
van de ander geluisterd en empathisch met
elkaar omgegaan. Op die manier probeert men
een escalatie van het conflict te voorkomen, de
communicatie te herstellen en de leefbaarheid,
sociale cohesie en integratie te bevorderen.

Leidt elke bemiddeling tot een oplossing?
Bij elke aanmelding wordt uitleg over de
methodiek gegeven en worden alle opties
besproken. In sommige gevallen lossen
de buren het zelf op, zonder hulp van de
burenbemiddelaars. Elke stap in het bemid-
delingsproces is belangrijk. Een stopzetting

is niet noodzakelijk een slechte zaak. Het
herstel van de communicatie en het luisteren
naar de zorgen van de ander gebeurt door het
hele proces heen, zelfs als er uiteindelijk geen
gezamenlijk gesprek plaatsvindt.

Wat zijn de meest voorkomende buren-
conflicten?

In 2023 waren er 24 aanmeldingen voor Groot
Halle. Een jaar later waren het er 16 en in 2025
zitten we half oktober aan 18 aanvragen. In
de top drie van meest voorkomende buren-
conflicten vinden we geluidsoverlast, pesten/
roddelen/lastigvallen en bomen/planten/strui-
ken. Daarna volgen nog erfafscheiding en
jongeren/kinderen/dieren. Burenbemiddelaars
behandelen verder ook nog conflicten rond
geur, gemeenschappelijke ruimten, rommel,
sluikstorten, vuilnis en parkeerproblemen.

Geschillen waarbij er een alcohol- of drugspro-
blematiek bij een van de partijen aanwezig is,
of zware psychische problemen, worden niet
opgenomen. Burenbemiddelaars komen ook
niet tussenbeide in verticale geschillen zoals
huurder/verhuurder, werkgever/werknemer en
familiale conflicten.

Wat is de grootste misvatting over aan-
melders van burenconflicten?

De mensen die zich voor burenbemiddeling
aanmelden, zijn meestal net diegenen die niet
willen dat het probleem (verder) escaleert. Zij
willen het in der minne regelen, op een laag-
drempelige en kosteloze manier. Zij hebben
niet de intentie om hun buren aan te vallen
of om naar de politie of het vredegerecht te
gaan. Zij hebben vaak al geprobeerd om met
hun buren te communiceren, maar kregen het
deksel op de neus. Of er werden herhaaldelijk
beloften gedaan die niet werden nageleefd. Ze
willen zelf een oplossing vinden die voor beide
partijen het meest gepast is.

Doen er zich soms situaties voor waar-
van de burenbemiddelaars dachten dat
het niet tot een oplossing zou komen?

Ja, zo was er een geval van een boven- en een
onderbuur die heel kwaad op elkaar waren.
Het was z0 erg dat ze op den duur niets meer
van elkaar konden verdragen. De burenbe-
middelaars gingen bij beide partijen langs en
stelden vast dat de bovenbuur niets kon doen
aan de waterinsijpeling waar de onderbuur last
van had. De oorzaak van het probleem was

te wijten aan niet opgeloste herstellingen die
onder de verantwoordelijkheid van de verhuur-
der vielen. Nadat de buren samen rond de
tafel waren gaan zitten, beseften ze dat ze hun
krachten konden bundelen om de verhuurder
daarop aan te spreken.

Worden er ook bizarre aanmeldingen
gedaan?

Dat valt wel mee. Het meest bizarre geval is
dat van twee buren van wie de tuinen ach-
teraan aan elkaar grensden. De buren die er
nieuw waren komen wonen, vonden dat de
lakens die hun achterbuur buiten te drogen
hing, hun uitzicht verstoorden. Er werd getwij-
feld of dat wel of niet door burenbemiddelaars
moest worden opgenomen, dus werd er raad
aan de provincie gevraagd. Die besliste om
de aanvraag te aanvaarden. De nieuwe buren
zaten immers met een frustratie die in de toe-
komst zou kunnen escaleren.

Als je één advies zou mogen geven aan
iedereen met buren, wat zou dat dan zijn?
Probeer om van in het begin een open commu-
nicatie met je buren te hebben. Zeg vanaf het
moment dat je buren wordt, dag tegen elkaar.
Vraag af en toe eens hoe het gaat. Dat zijn
eenvoudige dingen die de communicatielijinen
openhouden. Wanneer er zich dan ooit een con-
flict zou voordoen of er iets is dat je stoort, is het
makkelijlker om dat aan te kaarten. Kunnen com-
municeren met je buur is het allerbelangrijkste.

Dossier deMens.nu Magazine

35



Dossier: Conflict & verbinding

e patiéntenrechtenwet in Belgié€, ingevoerd in 2002

en vernieuwd in 2024, bestaat inmiddels al meer

dan drieéntwintig jaar, maar toch blijken zowel
patiénten als artsen en zorgpersoneel onvoldoende op de
hoogte te zijn van wat er wettelijk moet worden voorzien. Moreel
consulenten nemen daarbij een belangrijke, humaniserende rol
op binnen de zorg- en welzijnssector.

Jérémy Celen

36 deMens.nu Magazine Dossier



Ziekenhuizen en woonzorgcentra

De gezondheidszorg wordt steeds com-
plexer, technischer en efficiéntiegedreven.
Grote fusies tussen religieuze en open-
bare ziekenhuizen zijn schering en inslag.
Critici wijzen op de negatieve impact die
fusies hebben op de kwaliteit van de gebo-
den dienstverlening, de prijzen en de (te)
dominante positie in het zorglandschap.
Grootschaligheid biedt zelden meer mede-
menselijkheid, wat zorgen baart in tijden van
depressies, burn-outs en eenzaamheid.

Uit cijffers van 2019 blijkt dat ongeveer
28 procent van de Belgische ziekenhuizen
openbaar wordt beheerd, de resterende
72 procent voornamelik door vzw’s en
universiteiten. Het overgrote deel daarvan is
van christelijke signatuur.

Bij de woonzorgcentra zien we in de meest
recente cijffers van 2022 dat de openbare
sector 28,6 procent van de wzc'’s exploi-
teert. Verder is 39 procent in handen van de
socialprofitsector (waar de religieuze achter-
grond sterk vertegenwoordigd is) en 32,4
procent is in handen van de commerciéle
sector. Dat laatste is bijna een verdubbeling
van het aandeel tien jaar eerder. De dagprijs
in de commerciéle sector ligt gemiddeld tien
euro hoger dan in de openbare sector. De

inzet van zorgpersoneel is ook verschillend.
Het aantal voltijdsequivalenten per dertig
bewoners ligt kort bij elkaar in de social pro-
fit (13,2 vte’s) en de openbare sector (13,9
vte’s). In de commerciéle sector ligt het een
stuk lager (11,8 vte’s). Die cijffers tonen aan
dat de winstgedrevenheid in de ouderenzorg
toeneemt en dat waakzaamheid geboden is.

Zorgnet-lcuro vormt de koepelorganisatie
van de Vlaamse algemene ziekenhuizen, ini-
tiatieven uit de geestelijke gezondheidszorg
en socialprofitvoorzieningen uit de woon-
zorg. De organisatie telt meer dan duizend
aangesloten organisaties en stelt op die
wijze ongeveer 180.000 mensen te werk.
De koepel is een fusie van het christelijke
Zorgnet Vlaanderen (Caritas) en van Icuro,
dat de Vlaamse openbare ziekenhuizen ver-
tegenwoordigt. De organisatie is in principe
pluralistisch; organisaties met eender welke
levensbeschouwelijke achtergrond kunnen
zich bij de koepel aansluiten.

Filter voor een waardig levenseinde?

Het blijkt evenwel dat diverse katholieke
instellingen het recht op euthanasie bijvoor-
beeld consequent weigeren. Zo hanteren
verscheidene ziekenhuizen de ‘palliatieve
filter’. Nadat een poging van de bisschoppen
mislukte om de palliatieve filter in de eutha-

nasiewet te krijgen, deed men een beroep
op het recht van ziekenhuizen om een eigen
medisch-ethisch beleid te bepalen.

De filter’ werd na de goedkeuring van de
euthanasiewet in 2002 door katholieke
ziekenhuizen ingesteld en houdt in dat eutha-
nasie pas kan na consultatie van een palliatief
team. Dat is niet in strijd met de euthana-
siewet, zolang de patiént over de procedure
is geinformeerd. De filter wordt echter ook
gebruikt om de tijd te rekken, waardoor
de euthanasievraag vertraging oploopt.
Bovendien is het verplicht opleggen van een
palliatief proces in strijd met de patiénten-
rechtenwet. Een patiént heeft immers altijd
het recht om een behandeling te weigeren.
Ook het recht op informatie, privacy, zelf-
beschikking en waardige zorg zijn wettelijk
verankerde principes die jammer genoeg nog
vaak met voeten worden getreden.

Een arts kan echter niet verplicht worden om
euthanasie uit te voeren, waardoor de arts
wel kan stellen dat er eerst een palliatieve
procedure moet worden opgestart. Maar
dat proces is bedoeld om het levenseinde
zo zorgvuldig mogelijk voor te bereiden. Het
bouwt ook een zekere veiligheid in voor de
dokters zelf. Maar het mag niet gebruikt wor-
den als vertragingsmanoeuvre. Soms duurt

Dossier deMens.nu Magazine

37



38

Dossier: Conflict & verbinding

het zo lang dat de patiént een natuurlijke
dood sterft. Inclusief het lijden dat vermeden
had kunnen worden mits het respecteren van
de wens.

Het aanbieden van een professionele en
sterke palliatieve zorg is uiteraard zeer
belangrijk in het kader van een waardig
levenseinde. Critici van de palliatieve filter
stellen dat die net een zeer paternalistische
visie op zorg vertegenwoordigt.

Personeel onder tijds- en werkdruk

Het zorgpersoneel in ziekenhuizen en
woonzorgcentra staat onder hoge tijds- en
werkdruk. Die mensen doen keihard hun
best, maar het blijft moeilijk om een balans
te vinden tussen enerzijds de wensen en
behoeften van patiénten en bewoners en
anderzijds de hoge werkdruk.

Bovendien kunnen er vanuit persoonlijke of
levensbeschouwelijke overtuigingen spannin-
gen ontstaan. In sommige zorginstellingen
heerst immers een cultuur van taboe rond
levenseinde en alles wat daarbij hoort. Het
gebrek aan transparantie dat daardoor ont-
staat, conflicteert met de autonomie van de
patiént doordat er cruciale informatie over het
levenseinde wordt uitgesloten.

Een arts die een patiént bijvoorbeeld niet
over euthanasie informeert omdat dat met

persoonlijke overtuigingen conflicteert,
ontzegt die patiént het eigen recht om te
beslissen of dat wel of niet een optie binnen
het medische traject is. Ook zorgpersoneel
dat bijvoorbeeld vanuit religieuze redenen
weigert om informatiebrochures over wils-
verklaringen te verspreiden, gaat in tegen de
kernwaarden van de patientenrechtenwet en
de euthanasiewet.

Heel vaak is er net veel goede wil bij het zorg-
personeel en de artsen, maar is de tijd of de
correcte informatie gewoon niet ter beschik-
king. Er zijn immers zoveel criteria waaraan
de gezondheidszorgsector moet voldoen dat
het overzicht soms gewoon zoekraakt.

Moreel consulent als ethisch kompas
Cruciaal is een organisatie zoals LEIF die
opleidingen voor alle zorgprofessionals aan-
biedt, in het bijzonder voor LEIFartsen (artsen
gespecialiseerd in levenseindebeslissingen) en
LEIFnurses (verpleegkundigen geschoold in
ethische en medische aspecten van het levens-
einde). Ook de moreel consulenten van Ik Wil
Praten volgen de LEIFopleiding om patiénten
in ziekenhuizen en bewoners van woonzorg-
centra zo goed mogelijk te informeren.

Moreel consulenten van |k Wil Praten, pro-
fessionelen of vrijwilligers, bevinden zich op
het snijvlak van institutionele kaders, ethi-
sche overwegingen en sociale en emotionele

Moreel consulenten in ziekenhuizen en
woonzorgcentra werken vaak als een
ethisch kompas voor de instelling: het
zZijn geen neutrale toeschouwers, maar
actieve verdedigers van menselijkheid
en menselijke waardigheid

dynamieken bij patiénten en hun omgeving.
De consulenten handelen dan ook steeds
volgens de principes van het vrijzinnig huma-
nisme. Autonomie, rechtvaardigheid en
transparantie zijn de waarden die centraal
staan. Die waarden zijn echter verre van
vanzelfsprekend en botsen met de realiteit
in zorginstellingen.

In een dergelijke omgeving is een consulent
van levensbelang. Die is ook geen neutrale
toeschouwer, maar een actieve verdediger
van menselijkheid en menselijke waardig-
heid. Als ‘waakhond’ van patiéntenrechten,
maar evenzeer als informatieverstrekker voor
patiénten, hun familie, artsen en personeel
stimuleren de consulenten ethische reflectie
en faciliteren ze op die wijze bruggen tussen
verleende zorg en menswaardigheid.

Autonomie terugwinnen

Consulenten komen vaak in contact met
stervende mensen in ziekenhuizen en
woonzorgcentra. De dood is voor vrijzinnig
humanisten geen taboe, maar eigen aan het
leven. Consulenten zijn daarom via de orga-
nisatie LEIF opgeleid om de juiste informatie
over de verschillende wilsverklaringen te ver-
strekken en om mensen bij het invullen van
de documenten daadwerkelijk bij te staan.
Ook het huisvandeMens, te vinden over
heel Vlaanderen en Brussel, biedt regelma-
tig informatiesessies aan met betrekking tot

| deMens.nu Magazine Dossier



de voorafgaande zorgplanning en het waar-
dig levenseinde. De consulenten van Ik Wil
Praten werken dan ook steeds nauw samen
met hun lokale huisvandeMens.

Die existentiéle focus brengt ook diepe zinge-
vingsvragen met zich mee. De zogenoemde
‘trage’ vragen, die niet passen in de jachtige
setting van cijfers en facturen, vergen tijd.
Een vertrouwensband opbouwen kan alleen
door middel van tijd, rust en begrip.

Patiénten in ziekenhuizen en bewoners van
woonzorgcentra bevinden zich al te vaak
in een positie van machteloosheid. Moreel
consulenten proberen wegen aan te reiken
om die autonomie zoveel mogelik terug te
winnen. Een situatie kan medisch uitzicht-
loos zijn, maar de patiént behoudt wel de
zeggenschap over behandelingen. Dat kan
tot spanningen tussen de zorgverstrekkers
en de patiénten leiden, en vergt een empa-
thische aanpak. De emotionele belasting
van het zorgpersoneel is immers zeer hoog,
waardoor de prioriteit vaak elders ligt. Maar
de belangen van de individuele patiént of
bewoner moeten wel beschermd blijven.

Ethisch comité

Ziekenhuizen zijn, conform de wet van 7 mei
2004 inzake experimenten op de menselijke
persoon, verplicht om een ethisch comité te
voorzien. Ethische comités, soms ook ethi-

sche commissies genoemd, evalueren de
ethische en wetenschappelijke waarde van
medisch wetenschappelijk onderzoek en
adviseren over ethische kwesties in individu-
ele zorg. Ook in woonzorgcentra bestaan er
ethische comités, maar die zijn niet decretaal
verplicht.

De samenstelling van een ethisch comité
bestaat uit de diverse actoren uit de gezond-
heidszorgsector en soms ook uit externen.
Artsen, verpleegkundigen, apothekers,
juristen, psychologen en dus ook levensbe-
schouwelijke medewerkers zetelen in zo’n
comité.

Elk personeelslid, elke arts of onderzoeker
van een ziekenhuis kan een vraag bij het
ethisch comité indienen. Patiénten, familie
of nabestaanden kunnen dat ook, nadat ze
zich tot de behandelende arts of de ombuds-
dienst hebben gericht. De vraag wordt
meestal schriftelijk ingediend bij de voorzitter
of het secretariaat van het comité.

Minstens drie leden van het comité uit ver-
schillende disciplines (arts, jurist, ethicus,
verpleegkundige ...) bespreken het dossier
vertrouwelijk.

Ze analyseren de situatie vanuit medisch,
juridisch, ethisch en menselijk perspectief en
toetsen die onder andere aan de patiénten-

rechten- en euthanasiewet en aan waarden
als autonomie en zorgvuldigheid. Gezien de
complexiteit ervan, komen individuele levens-
eindedossiers dus ook ter sprake in die
comités. Daarom is het cruciaal dat moreel
consulenten erbij betrokken worden om de
humaniserende rol in het behandelen van
zulke dossiers op te nemen.

Een cruciale rol als brugfiguur

De gezondheidszorg in Belgié staat onder
druk door toenemende complexiteit, fusies
en commercialisering, wat tot spanningen
tussen efficiéntie en menselijkheid leidt.
In die context zijn patiéntenrechten vaak
onvoldoende gewaarborgd, vooral rond
het levenseinde. Institutionele kaders, religi-
euze overtuigingen en tijdsdruk zorgen voor
obstakels in het respecteren van autonomie
en transparantie.

Moreel consulenten spelen daarom een cru-
ciale rol als brugfiguren tussen zorg, ethiek en
menswaardigheid. Ze bieden ondersteuning,
informatie en ethische reflectie, en helpen
patiénten hun zeggenschap terug te win-
nen. Hun aanwezigheid in ethische comités
en hun samenwerking met organisaties zoals
LEIF en huisvandeMens zijn essentieel om
de zorg te humaniseren en patiéntenrechten
te verdedigen.

Dossier deMens.nu Magazine

39



Dossier: Conflict & verbinding

Lang leve de lach!

Samen lachen creéert een wij-gevoel, maar welk type humor jou het meest aanspreekt, is
persoonlijk: de humorbeleving van de een kan compleet verschillen met die van de ander, en
sommige mensen zijn gewoon ook goedlachser dan anderen

eb je je ooit al afgevraagd waarom mensen
lachen? Blijkt dat lachen verschillende redenen
en betekenissen kan hebben. Ook humorbeleving
is niet te verklaren aan de hand van één theorie. Humor

kan verbinden, maar kan ook verdelen. Wat iemand als
grappig ervaart, is bovendien cultuurgebonden, context- en
tijdafhankelijk. Denk maar aan de invioed van woke op het
Vlaamse comedylandschap.

Laure Lytens

40 | deMens.nu Magazine Dossier



Wie de shows van Vlaamse comedians
uit de jaren tweeduizend met hun recente
werk vergelijkt, merkt een verschuiving

in taalgebruik en stijl; ook hun thema’s
veranderen onder invloed van de tijd,
omdat de onderwerpen die mensen
bezighouden, eveneens evolueren

En lachen maar

Jean en Baptiste staan op een golfter-
rein, hun club in de aanslag en klaar om
op de bal te slaan. Tot hun focus door een
in het zwart gedrapeerde rouwstoet wordt
verstoord. Jean stopt midden in wat een
prachtige swing zou zijn geweest, neemt zijn
pet af en houdt de hand op het hart. Tot de
hele rouwstoet is gepasseerd. Hij zet zijn pet
weer op en houdt de club klaar. “Dat vind ik
nu schoon van jou”, zegt Baptiste, “om zo
je respect aan de overledene te betuigen.”
Jean richt zijn blik op de horizon en zegt:
“Dat is het minste dat ik kan doen na twintig
jaar huwelijk.”

Of de eerst wat rechte lijn van je lippen
nu een voorzichtige glimlach of een frons
wordt, het is alleszins duidelijk dat het hier
om een grap gaat. We herkennen de mop,
zelfs als we ze niet grappig vinden. De mop-
pentapper probeert ons vermogen aan te
spreken om iets als amusant te ervaren, te
waarderen of te uiten. Maar waarom ont-
staat de lach?

Meer dan verbinding

Mensen lachen naar elkaar, om elkaar en
met elkaar. Naar iemand lachen is een
sociale emotie die helpt om vertrouwen en
verbinding op te bouwen. Samen lachen
creéert een wij-gevoel. De expressie kan
dan bevestigend zijn, bijvoorbeeld om aan

TOEN HEB IK GEZEGD:
DAT KAN TOCH MIET.

te tonen dat men het ergens mee eens is.
Al kan een lach ook emoties als verdriet of
ongemak trachten te maskeren. We kunnen
alvast concluderen dat ‘naar elkaar lachen’
niet louter voor verbinding staat. Die aspec-
ten bieden antwoorden op waarom mensen
naar of met elkaar lachen, maar zeggen ons
niet zoveel over de humorbeleving an sich.
Het verschil tussen de sociaal georiénteerde
expressie (sociaal lachen) en de humorbe-
leving (iets écht grappig vinden) zit in de
persoonlijke beoordeling van ‘wat grappig
is’. Laat net dat laatste een onderwerp van
discussie zijn.

Verklaar je nader

Er bestaan verschillende theorieén die
trachten te verklaren wat humor is, welke
functie het vervult en wat mensen grappig
vinden. De drie bekendste theorie€n zoeken
hun verklaring in ontlading, incongruentie en
superioriteit.

Volgens de ontladingstheorie dient humor-
beleving om opgebouwde spanning of
psychologische druk te ontladen. Spanning
in stress- of angstsituaties neemt af doordat
ons lichaam ontspant wanneer we lachen.
Humor beleven is een manier van ons brein
om creatief om te springen met wat het op
dat moment als realiteit beleeft.

Anders dan de eerste theorie gaat de

incongruentietheorie ervan uit dat humor
ontstaat wanneer iets ingaat tegen wat
we verwachten. Het gaat om een mis-
match tussen verwachting en realiteit. Ons
verwachtingspatroon wordt doorbroken,
waardoor we een vorm van absurditeit erva-
ren. Daarop beleeft ons lichaam een gevoel
van humor. De lach is daarbij nooit ver weg.

Volgens de superioriteitstheorie lachen
mensen omdat ze zich superieur voelen
tegenover anderen of situaties. De affec-
tieve dispositietheorie voegt daar een extra
laag aan toe door te onderzoeken hoe ons
moreel oordeel - zoals sympathie of anti-
pathie - bepaalt of we het leed of gedrag
van anderen als grappig ervaren. Zo worden
grappen over politici die men niet steunt,
vaak als komischer gezien dan grappen
over politici die men wel ondersteunt. Ook
speelt de sociale afstand tussen burger en
politicus een rol in hoe grappig iets wordt
bevonden. Dat ter illustratie.

Misschien herkent de ene persoon zich
meer in de incongruentietheorie en een
andere in de ontladingstheorie. Het toont
des te meer aan dat ze tegelijk en naast
elkaar bestaan. Het betekent ook dat geen
enkele theorie enkel en alleen geldt en dat
bijgevolg elke theorie op zich te beperkt is
om het geheel te verklaren. De uitspraak van
de Nederlandse cabaretier Herman Finkers

Dossier deMens.nu Magazine |

M



42

Dossier: Conflict & verbinding

vat het eigenlijk mooi samen: “lk kan me niet
voorstellen dat het alleen een combinatie
van factoren is.”

Een combinatie van factoren

Zoals veel zaken is humorbeleving niet te
verklaren aan de hand van één theorie.
Humor komt evenmin uitsluitend in één
vorm. Zo vallen woord- en taalgrappen
onder verbale humor, terwijl bij non-verbale
acties eerder aan slapstick of een practi-
cal joke wordt gedacht. Uiteraard bestaan
combinaties van verbale en non-verbale
vormen ook.

Welk type humor jou het meest aan-
spreekt, is persoonlijk - of je nu platgaat
op satire of op antihumor. Wat iemand
als grappig ervaart, is cultuurgebonden,
context- en tijdafhankelijk. Om die stelling
te verduidelijken, verdiepen we ons in de
invioed van woke op het Vlaamse comedy-
landschap. Om alvast de toon te zetten:
“Only a ginger can call another ginger gin-
ger”, zingt de Australische comedian Tim
Minchin.

Woke

Het woord ‘woke’ - to wake up - werd in
de jaren dertig van de vorige eeuw door
zwarte Amerikanen als ‘slang’ gebruikt voor
waakzaamheid of ‘wakker zijn’ voor racis-
tisch onrecht. De beweging heeft sindsdien
al verschillende revivals gekend en is dus
niet nieuw. Wel nam ze de laatste jaren gro-
tere proporties aan, mede dankzij sociale
media. De strijd is inmiddels ook uitge-
breid met steun voor andere thema’s zoals
Igbtgia+-rechten en feminisme.

Het debat draagt bij aan een maatschap-
pelijke evolutie richting meer bewustzijn en
inclusie. Ook de westerse comedy is niet
aan die invlioed ontsnapt. Wie de shows van
Vlaamse comedians uit de jaren tweedui-
zend met hun recente werk vergelijkt, merkt
zeker een verschuiving in taalgebruik en stijl.
Enkele comedians blijven aan hun provoce-
rende toon vasthouden, maar de meesten
hebben de gevoeligheden toch meegeno-
men. Zij kiezen er bewust voor om bepaalde
termen, zoals het n-woord, niet langer te
gebruiken.

In De tafel van Gert, een talkshow van Gert
Verhulst op Play, zei Alex Agnew, een van
de populairste comedians in ons land,
daarover: “Vroeger konden wij bijvoorbeeld
wegkomen met heel veel casual racisme.
Nu zijn er heel veel jonge mensen die zeg-
gen: dat vinden wij echt niet meer oké. (...)
Wat voor mij belangrijker is: ik beledig men-
sen liever door hen diep in hun ziel te raken
met wat ik vind dat daar mis mee is, dan
het te hebben over ‘uw huidskleur’ of ‘een
benaming voor uw groep’.”

Enerzijds is het grote publiek kritischer
geworden tegenover ‘casual racistische
grappen’; ze vinden die niet (meer zo)
grappig. Anderzijds zien veel comedians er
de meerwaarde niet meer van in. Thema’s
veranderen onder invloed van de tijd, omdat
de onderwerpen die mensen bezighouden,
ook evolueren. Comedians halen een rele-
vant spanningsveld aan om mensen te doen
lachen en (soms) nadenken tegelijkertijd
- binnen een bepaalde context. Het is in
ieders belang dat de comedian zichzelf en
publiek verenigt, aangezien ze beiden de
lach begeren.

Antiwoke

Een bezorgdheid die de woke-invloed
met zich meebrengt, is een overdre-
ven (zelficensuur. De kern van woke is
om bewustzijn rond maatschappelijke
onrechtvaardigheden te creéren, waar-
bij mensen bedachtzamer met hun taal,
hun ideeén en ook hun humorbeleving
omspringen. Dat legt het spannings-
veld tussen oude en nieuwe gewoonten
bloot. Veranderen vraagt tijd en overtui-
ging, waarbij niet iedereen mee kan of
wil. Sommige mensen zijn nu eenmaal
erg rigide van geest. Daarnaast is ook
niet iedereen het eens met een inclusie-
ver wereldbeeld.

Die spanning resulteert in extremere
uitersten. Aan de ene kant extremer
woke-denken, waarbij moraalridders wild
en ongeduldig op elke politieke incor-
rectheid hakken. Aan de andere kant
een antibeweging die volhardt in conser-
vatisme en soms racisme, waarbij men
schreeuwt dat de (zelf)censuurcultuur de

vrijheid beknot en mensen met niets meer
mogen lachen.

De verbinding of inclusie moet hier plaats-
maken voor een gepolariseerd beeld. Door
twee kampen die elkaar steeds minder
begrijpen, verliest het initiéle idee aan
kracht. Maar ook dat gegeven is tijdge-
bonden.

Waar mogen we nog mee lachen?

Ik ben er geen echte voorstander van om
mensen op te leggen waar ze wel of niet
mee mogen lachen. Soms verschilt de
humorbeleving van de een gewoon com-
pleet met die van de ander. En sommige
mensen zijn goedlachser dan anderen,
waar an sich niets mis mee is. Waarmee
we lachen heeft niet altijd een recht-
streekse link met onze morele waarden.
Humorbeleving kan ons soms plots over-
vallen. Hoe vaak heb je volgende gedachte
al niet gehad: niet lachen, niet lachen - durf
nu niet in de lach te schieten.

Zoveel factoren spelen een rol bij waarom
we moeten lachen. De manier waarop
humor plaatsvindt of de achterliggende
intentie heeft een invioed. Ook waarom
we met iets lachen - lachen we vanuit een
superioriteitsgevoel, uit ontladingsredenen,
uit incongruentie of om andere redenen?
Daarbij is relevant wie de grap vertelt: is
het iemand voor wie we sympathie voelen
of eerder een beruchte figuur voor wie we
minder vergevingsgezind zijn?

Wat iemand intern als humor beleeft, blijft
een persoonlijke kwestie. Humor kan zich
als zowel een speelveld als een mijnenveld
manifesteren, zelfs als het de intentie is te
verbinden. Humor kan dus een verbindende
factor zijn, maar ook één die verdeelt.

Als je één iets mag onthouden, is het dat
het belangrijkste doel van humorbeleving
is te vermaken. Om daarin verbindend te
zijn, is het aangewezen om rekening te
houden met de omstaanders. En als je
dan één leuze wil koesteren: lang leve de
humor!

deMens.nu Magazine Dossier



Gezegd

“Vrede kan niet bewaard worden door middel van strijdkracht. Het
kan alleen bereikt worden door middel van ons verstand.” - Albert
Einstein, Duits-Zwitsers-Amerikaanse theoretisch natuurkundige.

“Vrede is niet de afwezigheid van oorlog. Het is een deugd,
een geestesstemming, het is de dispositie voor goede daden,
vertrouwen en recht.” - Baruch Spinoza, Nederlandse filosoof en
politiek denker.

“Om gelukkig te leven moet je in oorlog leven met je passies en in
vrede met de passies van anderen.” - Socrates, Griekse filosoof.

Wij-zij-denken

Hoe blijf je na een heftig meningsverschil samen door dezelfde
deur gaan?

Sommige thema’s zetten groepen meteen op scherp: voor of
tegen, zwart of wit. Als leerkracht of begeleider kan het dan
verleidelijk zijn om die gesprekken te vermijden. Maar net daarin
ligt een kans.

Met de EDUbox Wij-zij-denken ontdekken jongeren hoe je het
gesprek wél aangaat. Ze oefenen in het debat, leren hun mening
onderbouwen en ervaren hoe je constructief met verschillen
omgaat.

EDUbox downloaden kan via: www.mediawijs.be

Vrede

Negatieve vrede is een (actieve) vorm van vrede die gekenmerkt
wordt door de afwezigheid van direct geweld zoals oorlog.

Positieve vrede is een (duurzame) toestand van vrede zonder
indirect of structureel geweld, zonder cultureel geweld of
economische uitbuiting.

Zou je volgende begrippen onder positieve of negatieve vrede
plaatsen?

Sociale zekerheid - militaire vredesmissie - ontwikkelings-
samenwerking - traumabestrijding - conflictpreventie
- conflicthantering - staakt-het-vuren - humanitaire corridor -
vredesopbouw - vredeshandhaving - mensenrechteneducatie.

‘BuineypuBySapaIA OPILOD SllelUBWNY ‘UBINA-18Y
-pleels ‘BuielueyioluoD ‘BuipllisageuIne] ‘BISSILUSBPaIA aiel|iu
:9paIn aneneboN

*81120NPBUSIYOBIUSSUBLL ‘MNOQAOSepaIA
‘211UBABIAIOIIUOD ‘BuIeMUBLIBSSBUISYYIMIUO ‘DloyIoNeZ 8[el00s
:8paIA BABNISOd

Bert Goossens en Christophe Van Waerebeke

Vredesteken

Het internationale vredessymbool werd voor het
eerst gebruikt tijdens protestdemonstraties tegen
atoomwapens en kernenergie, vandaar ook de
benaming ban-de-bom-teken.

Het symbool werd in 1958 ontworpen door Gerald
Holtom, een Britse designer en kunstenaar. Hij
deed dat in opdracht van een campagne voor
kernontwapening. Het symbool is gebaseerd op het
semafooralfabet dat vroeger als communicatiemiddel
in de scheepvaart werd gebruikt.

De twee schuine strepen naar beide zijden vormen
de N van Nuclear (nucleair) en de verticale streep is
de D van Disarmament (ontwapening).

Oorlog

Voor primatoloog Carel van Schaik uit de Utrechtse
school van Jan van Hooff, waartoe ook Frans de Waal
behoorde, is oorlog helemaal niet onvermijdelijk. Eerder
dan een aangeboren drang om oorlog te voeren, heeft
de mens een aangeboren weerzin om een andere
mens te doden. Voor de mens is evolutionair gesproken
de vreemde niet automatisch een vijand. Je bent op je
hoede, maar vreemden kunnen ook nuttige materialen
en kennis leveren én partners.

Voor oorlog moet je meer doen om mensen zo ver
te krijgen. Je moet eerst het verdedigingsinstinct
activeren - niemand wil graag vechten, maar
verdedigen willen we allemaal. Vervolgens moet je
de vijand ontmenselijken met manipulatie - via een
hele lading aan morele rechtvaardigingen. En als een
oorlog lang duurt, komt er ook een nieuwe cultuur
van heldeneer en krijgersmoraal bij.

Zijn bevindingen worden helder uiteengezet in
Waarom we vrede willen, maar oorlog voeren.
lets minder toegankelijk, maar minstens even
interessant is het boek van een andere primatoloog
en neurowetenschapper, Robert Sapolsky, Behave,
waarin hij een biologische blik op onze neigingen tot
zowel oorlog als vrede werpt.

Dossier deMens.nu Magazine

43



VUB'S RECTORAATSGEBOUW

TEMPEL DER WETENSCHAPPEN

Het rectoraatsgebouw van de Vrije Universiteit Brussel (VUB) is een van de laatste grote
bouwprojecten van Belgisch toparchitect Renaat Braem. Hij voltooide het in 1976.
Sindsdien is het een opvallende landmark in het stadsbeeld van Brussel. Braem slaagde
erin om architectuur, kunst en wetenschap op verbluffende wijze te verzoenen.

Het boek ‘Braem - VUB: Tempel der Wetenschappen’
brengt de geschiedenis, architectuur en symboliek
van dit iconische meesterwerk tot leven. De

lezer wordt meegenomen op een reis doorheen

de ontstaansgeschiedenis van de VUB, de
beproevingen die de architect Renaat Braem

moest doorstaan om zijn ontwerpen goedgekeurd
te krijgen, de verhalen over de symboliek, de
kwetsbaarheid van de modernistische architectuur,
de zoektocht naar discrete oplossingen om de
oorspronkelijke intenties van Braem 50 jaar later
toch te kunnen uitvoeren en de uitdrukkelijke
behoefte dit gebouw over te dragen aan de volgende
generaties.

1 ]IllllllllllIIIlIIIIIIIIIIIIIIIlmilmmﬂmﬂn
e O LT LT TP EEEPERRBRFIv
T e P L T T EEEVERERRAT T
o T L UELELEELEEEEEEE EEEEEREETEERRR s

4 fnmun|||||u|||lr"""'"ummmmmmm

IH'lTlmml Il ey

SCAN'EN BESTEL NU =577

S VUB.BE/BOEK-BRAEM [F[}%ix+
VRIJE
UNIVERSITEIT DE WERELD HEEFT JE NODIG

BRUSSEL




