de(/nenssnu

| Verschijnt driemaandelijks

Compagnon

V.u.: Raymonda Verdyck - Afgiftekantoor masspost Brussel X - P900224

April - mei - juni 2025 |

Jean Bosco Safari over identiteit, creativiteit en verbondenheid - h

i

—

vrijzinnig humanistisch tijdschrift d / 3
is vrijzinnig humanistisch
xxx"”‘



y

Magazine

deMens.nu Magazine | 14de jaargang nr. 2
April - mei - juni 2025

Verschijnt driemaandelijks

Verantwoordelijke uitgever: Raymonda Verdyck
Auguste Reyerslaan 70 - 1030 Schaarbeek

ISSN 2034-6646

de(/nenssnu

is vrijzinnig humanistisch

© Shutterstock.com

deMens.nu — Unie Vrijzinnige Verenigingen vzw
Federaal secretariaat

Auguste Reyerslaan 70

1030 Schaarbeek

02 73581 92

info@deMens.nu

www.deMens.nu

Hoofdredactie Je kan je gratis abonneren

Anne-France Ketelaer op deMens.nu Magazine.

R'ec:iactie Hoe? Stuur een mailtie naar

Jérémy Celen info@deMens.nu

Dimitri De Smet

Wouter Goemaere OF surf naar onze website en

Bert Goossens schrif je in

Joke Goovaerts

Laure Lytens OF stuur een brief naar het

Veerle Magits federaal secretariaat van

Esther Meuwis deMens.nu

Hilde Vandervelde

Patricia Van de Velde Met vermelding van je naam en

Anne-Flor Vanmeenen adres.

Kendy Wissels

Eindredactie Wil je de digitale nieuwsbrief

: van deMens.nu ontvangen?

Hilde Vandervelde ) .
Intekenen kan via onze website.

Lay-out

Drukkerij Verspecht Volg deMens.nu op

Foto cover

© Jeroen Vanneste 'i [EJ m B m

deMens.nu Magazine is een gratis vrijzinnig

humanistisch tijdschrift dat vier keer per jaar verschijnt.

De redactie van deMens.nu Magazine is niet verantwoordelijk
voor de inhoud van de door derden geleverde artikels.

Dit magazine is auteursrechtelijk beschermd.

Onder auspicién van de Unie Vrijzinnige Verenigingen vzw.

Conform de wet tot bescherming van de persoonlijke levenssfeer ten opzichte

van de verwerking van persoonsgegevens (8 december 1992) en de algemene
verordening gegevensbescherming (AVG - EU 2016/679) herinneren we je eraan dat
een aantal van je persoonsgegevens werden opgenomen in ons adressenbestand
Dit magazine wordt enkel opgestuurd op uitdrukkelijke aanvraag en/of

met uitdrukkelijke toestemming.

Via schriftelijk verzoek, gericht aan Anne-France Ketelaer, algemeen directeur
deMens.nu, Auguste Reyerslaan 70 te 1030 Schaarbeek, of via privacy@deMens.nu
kan je de inzage, correctie of verwijdering van je opgeslagen persoonsgegevens
verkrijgen

Reacties op dit nummer kan je steeds mailen naar info@deMens.nu

@ Gedrukt op papier WE
afkomstig van MEDIA

(K]
duurzaam bosbeheer ‘_."l Lid van WE MEDIA
[N}

2 | deMens.nu Magazine




\an de redactie

ier zitten we dan, met z'n allen
rond de tafel. We zijn ons
bewust van zijn aanwezigheid.
Jawel, we hebben het over
de olifant in de kamer. Die

wil de kamer verlaten, maar
het lukt hem niet door zijn
omvang. Hij is te groot.
Gevoed door oordeel en
ontkenning, door boosheid

en onzekerheid. En tegelijk bang, want hij is de kamer nog niet uit geweest.
Wat treft hij daarbuiten aan? Wat zullen ze van hem denken? Laten we van de
gelegenheid gebruikmaken om alvast dat taboe te doorbreken en hem aan tafel
uit te nodigen.

Herkenbaar, een onderwerp introduceren waarover mensen niet wensen te
spreken”? En dan? Ongemakkelijkheid. Taboe is meer dan een ongewenst
onderwerp. Een taboe is dat waarover mensen liever of niet willen praten

en waarover tegelijk weinig informatie te vergaren is. lets weerhoudt ons

om het taboe te doorbreken. Overmand door schaamte, want wat zullen
mensen denken? Of concreter, wat zullen mensen doen? Taboes proberen te
doorbreken gaat niet altijd zonder slag of stoot.

In het dossier van dit magazine lees je meer over het landschap waarover
taboes zich uitstrekken; van de dood tot mentaal welzijn, van wetenschappelijk
onderzoek tot spiritueel atheisme. En meer, want taboes beperken zich niet tot
één thema of één bevolkingsgroep.

Laat ons de olifant(en) erkennen. Laat hem tafelen en vragen om een luisterend
oor, om een hand op de schouder. Laat ons vermijden de speld te horen vallen,
zoals wanneer een gesprek bevriest. Laat onze tong niet de kans om andere
onderwerpen aan te snijden, zolang oren nodig zijn om te luisteren. Laat ons
trachten geen oordeel over de olifant te vellen. Laat ons hem bestuderen, zodat
we hem kunnen helpen de kamer te verlaten, de wijde wereld in.

Laure Lytens

deMens.nu Magazine |



4

Een vrijzinnig
humanistisch
magazine voor
iedereen

| deMens.nu Magazine

Voo IJ HET ABDE‘

Dit magazine bevat een toegankelijke mix van luchtige en diepgravende
artikels over eigentijdse onderwerpen die verband houden met vrijzinnig
humanisme.

Vrijzinnig humanisten geloven in de mens en plaatsen die centraal

De verantwoordelijkheid voor zin en moraal ligt voor vrijzinnig humanisten

bij de mens. We bepalen zelf hoe we ons leven zin geven in het hier en

nu, en dat doen we met respect voor de keuze van anderen en voor de
natuur. We streven daarom ook naar een warme en solidaire democratische
samenleving waar elk individu zich ten volle kan ontplooien. Hoewel
iedereen anders is, zijn we gelijkwaardig en moeten we onszelf kunnen zijn.

Vrijzinnig humanisten kijken kritisch naar de wereld en naar zichzelf

We aanvaarden niet zomaar wat anderen zeggen, maar oordelen zelf
wat goed is en wat slecht. Dé waarheid bestaat immers niet en dus kan
niemand die opleggen. Daarom stellen we alles in vraag tot we nieuwe
inzichten hebben. Het is onze ultieme vrijheid: het mogen veranderen van
mening.

Vrijzinnig humanisten zijn een bont allegaartje

Jong en oud, rijk en arm, uit alle hoeken van de wereld ... We geven allen
zelf zin aan ons leven en maken er samen het beste van. Hier en nu en met
vertrouwen in de toekomst.

deMens.nu Magazine is er voor vrijzinnig humanisten, maar ook voor
iedereen die zich betrokken voelt bij onze samenleving en zeker ook voor
nieuwsgierigen.




11

12

14

17

45

46

47

48

Onderhuids

Jean Bosco Safari, singer-songwriter, performer en
tekenaar: "Allemaal onderweg naar hetzelfde: mens zijn”

Vrijzinnige barometer
Lentefeesten en feesten vrijzinnige jeugd blijven stijgen

Wetenschappelijk onderzocht
De paradox van generatieve Al

Jong.nu
Alicia Vuurstaek en Melissa Gelders, vrijwilligers van
Dwaalzin: “Zich verbonden en gehoord voelen”

Dossier
\oorbij het taboe

Column Kurt Van Eeghem

En mama vond dat het goed was

Achter de schermen
De inzichten

Ingezoomd
Niet elke reis is een vakantie

Vrijwilligers van bij ons
Vrijwiligers van Compagnon

50

51

52

54

56

57

58

59

60

Een bank vooruit
Karolien Vos, leerkracht niet-confessionele zedenleer,
over het doorbreken van taboes

Breinpijn
Puzzel mee en maak kans om een boek te winnen
Van de bovenste plank

Recensies van Virank en vrij, maar mens!, Wi zijin
zwanen, De toekomst van de kat en Black Dog

Actua
Nieuwsberichten en activiteiten

Op het terrein

Hoop is mijn houvast

Achter tralies
Een inventieve invulling

Column Tinneke Beeckman
Genuanceerd en realistisch berichten

Levenskunst
llustratie van Janne van Woensel Kooy

Het huisvandeMens in je buurt
Adressen en contactgegevens

Vrijzinnig humanisme Jongeren eerst Gedachten zijn vrij Wetenschap

deMens.nu Magazine



Interview met Jean Bosco Safari

-




Onderhuids

Jean Bosco Safari werd geboren bij de bron van de Nijl en groeide
als adoptiekind op in Merksem. Als singer-songwriter, performer en
tekenaar brengt hij mensen samen met zijn kunst. Zijn leven is een
reis vol passie en doorzettingsvermogen. We praten met hem over
identiteit, creativiteit en de weg die hij bewandelt, zonder exact te

weten waar die eindigt.

Esther Meuwis - foto’s © Jeroen Vanneste

Je hebt een bijzonder levensverhaal dat in Rwanda begint.
Kan je ons meenemen naar je eerste herinneringen daar?

Mijn eerste herinneringen gaan terug naar 1959, toen ik vijffenhalf
jaar oud was. Onze familie woonde op een heuvel in het Ruhen-
geri-gebied in Rwanda. Met mijn moeder, haar nieuwe man,
twee halfbroers en twee halfzussen leefden we in een eenvoudig
huis zonder stromend water. Ik hoedde er koeien en liep de
heuvels op en af om water te halen. Het was een bestaan dicht
bij de natuur. Communicatie gebeurde vaak zonder woorden.
We leefden daar vredig in harmonie met de natuur. Maar op
een dag moesten we halsoverkop vliuchten vanwege de onaf-
hankelijkheidsoorlog die vanuit Congo naar Rwanda oversloeg.

Je bent een kind van een Europese vader en een Afrikaanse
moeder. Wat betekende dat in die tijd?

Mijn mama was Tutsi en later ontdekte ik dat mijn papa een
blanke mijningenieur was. Dubbelbloed zijn was toen een
stigma. Metissen waren kinderen van Afrikaanse moeders en
Belgische kolonialen, industriélen of geestelijken. Dat bracht
problemen met zich mee, omdat men bang was dat die kinderen
later aanspraak op het fortuin van hun vader zouden maken.
Kerk en staat werkten toen samen om die kinderen bij hun moe-
der weg te halen, om hen zogenaamd een betere toekomst te
bieden. Ze beloofden mijn mama dat ik in het buitenland mocht

gaan studeren en daarna naar Rwanda zou terugkeren. Maar
de werkelijkheid was veel schrijnender. Ik kende mijn mama tot
mijn zesde en zag haar daarna nooit meer terug.

Hoe verliep je adoptieproces?

Op een dag liep een boodschapper onze heuvel op met nieuws
over een wreed en meedogenloos rebellenleger dat vanuit
Congo naar Rwanda aan het oprukken was. Het was een
kwestie van uren. Twee vrachtwagens brachten ons naar het
vluchtelingenkamp. We sliepen in een hut gebouwd uit golf-
platen en ik ging er voor het eerst naar school. Soms werd
ik uit de klas gehaald om samen met mijn moeder naar een
officieel kantoor in de naburige stad te gaan. Ik voelde de sfeer,
de gesprekken die over mij gingen, maar er was niemand die
mij iets vertelde. Mijn moeder zette een duimafdruk op papier.
Ze kon niet lezen of schrijven ... Ze moet zich verschrikkelijk
gevoeld hebben, wetende dat ze mij met die duimafdruk aan
onbekende mensen ging afstaan.

Enkele dagen later stopte er een auto met een blank koppel en
twee blanke kinderen. Mijn moeder was ook aanwezig. Ze hing
een tasje gevuld met een roodfluwelen broekje en een ananas
over mijn schouder. Ik kreeg een knuffel en ze gaf me mee aan
het blanke koppel met de auto.

deMens.nu Magazine



8

Onderhuids

Na een dag rijden kwam ik in een klooster terecht, waar ik pas
binnen mocht na een spoeddoop. Een pater goot een emmertje
water over mijn hoofd. Binnen waren er een vijftiental kinderen met
dezelfde huidskleur, koffie met melk, op mij aan het wachten. Het
was een blije verwelkoming. De eerste nacht ben ik door mijn knieén
gezakt en ik heb twee weken in de ziekenboeg van het klooster
gelegen.

In de zomer, een maand later, verlieten we het klooster en viogen
we met z’n vijftienen in een vliegtuigje naar Belgié. Nog steeds
moesten we de gebeurtenissen zonder uitleg ondergaan. Niemand
vertelde me sinds mijn vertrek uit het vluchtelingenkamp wat er me
te wachten stond.

Toen ik in Belgié, in Merksem, aankwam, waren mijn adoptieouders,
door een communicatiefout, op het moment van overhandiging op
reis vertrokken. Bijgevolg verbleef ik de eerste weken bij een tante. Ze
had een parochiecafé en er waren ook twee toekomstige neefjes en
drie nichties om mee te spelen. Daardoor kon ik al enkele woorden
Antwerps spreken, toen ik tien dagen later met mijn adoptieouders
kennismaakte. Dat hielp me met de aanpassing in mijn nieuwe gezin.

Hoe kijk je op die adoptie terug?

Als kind begreep ik niet wat er gebeurde. |k beleefde een rol-
lercoaster aan emoties en kon het gebeuren niet plaatsen. Mijn
adoptieouders waren liefdevolle mensen, maar er bleef een leegte.

| deMens.nu Magazine

Ik voelde me anders dan de andere kinderen in Merksem en leefde
met veel vragen. |k ben niet van hier, vanwaar kom ik? Bij wie hoor
ik thuis? Waarom was ik het niet waard om bij mijn mama te blijven?

Ik vernam veel later van mijn adoptieouders dat zij alles bij elkaar
ongeveer tweehonderdduizend Belgische frank, zo'n vijfduizend euro,
voor mij betaalden. Het leek alsof ik als handelswaar werd verkocht.

Ik kroop in mijn schulp. Lange tijd wilde ik niets weten van Rwanda,
mijn land van herkomst. Het voelde alsof het me meer pijn dan
antwoorden bracht. Dat zorgde tot mijn vijffenveertigste voor heel
wat zelfsaboterend gedrag.

Wanneer besloot je terug te keren naar je roots?

Op een bepaald moment besefte ik dat ik niet meer vooruitkwam.
Ik stond als een flamingo in het leven, met maar één been om op
te staan. Als ik er maar één had om op te steunen dan hadden mijn
kinderen en kleinkinderen er ook maar één. Ik moest gaan zoeken
welke bouwstenen bij mij hoorden, zodat zij daar een stevig funda-
ment voor hun eigen levenshuis op konden leggen.

Ik was bang voor de confrontatie met mijn verleden en ging uitein-
delijk in therapie. Ik leerde er mijn gedachten, gevoelens en gedrag
te observeren in plaats van te veroordelen. Dat bracht me dichter
bij mezelf en gaf me de moed om eerlijk te zijn tegen mezelf en me
kwetsbaar te tonen aan anderen.



Begeesteren
ontroeren
positiviteit

In 1995 veranderde ik mijn artiestennaam Kid Safari en mijn
adoptienaam officieel weer naar Jean Bosco Safari, mijn Rwan-
dese naam. Dat voelde als het terugnemen van een stuk van
mezelf.

Met het Nederlandse tv-programma Spoorloos ging ik in 2002 op
zoek naar mijn familie. Ik vond twee halfbroers, twee halfzussen
en drie tantes terug. Mijn moeder en mijn zus waren overleden.
Mijn moeder aan de gevolgen van slagen en verwondingen die ze
tijdens de genocide opliep. Mijn zus aan een mysterieuze ziekte. |k
vernam van mijn tantes dat mijn moeder destijds uit liefde handelde
en dat zij tot het einde van haar leven naar mijn terugkeer bleef
verlangen. Dat gaf me rust.

Pas in 2024 vond ik de naam van mijn biologische vader. Hij
was een Belgische koloniale mijningenieur die in 1986 in Groot-
Brittannié overleed. Hij had twee kinderen met mijn moeder, mijn
jongere zus en ik.

Hoe begon je passie voor kunst en muziek?

Als kind tekende ik graag cowboys en indianen, en ik verzon daar
verhalen bij. Ik ging naar de plaatselijke kunstacademie. Later,
tussen 1976 en 1983, werkte ik bij Studio Vandersteen aan de
stripreeks Bessy. Maar muziek werd mijn absolute voorwielaandrij-
ving. Drie jaar na mijn aankomst in Belgié hoorde ik voor het eerst
de Beatles. Hun gedrevenheid, passie en harmonie van samen-

Onderhuids

zang raakten me. Ze hadden een energie die alles naar boven
trok. Vanaf die dag wilde ik de vijfde Beatle worden. Zij werden
een nieuwe reddingsboei.

lk ging zelf ook muziek maken. Musiceren en tekenen helpen me
sindsdien om mijn ervaringen en emoties te delen en tegelijkertijd
een brug naar anderen te slaan. |k moest mezelf een plek geven,
uit de schaduw komen en in het licht durven staan.

Door verhalen te vertellen en muziek te spelen, zorg ik voor her-
kenning en ontroering. Ik probeer mensen mee te nemen in het
moment, zodat ze hun zorgen even kunnen loslaten. Ik wil het
publiek begeesteren en ontroeren, positiviteit uitstralen en door-
geven. Het is mijn manier om te zeggen: we zijn niet alleen.

In je voorstelling Enkele reis Belgié vertel je je levensverhaal
in kleine stukjes en verweef je het met muziek. Wat is de
kernboodschap die je wil overbrengen?

Het gaat om verbondenheid. Het idee dat we samen sterker staan
en dat we elkaars verhalen kunnen dragen, is essentieel voor mij.
Als jongetje van vijf in Rwanda merkte ik dat kinderen naar mij
toekwamen om getroost te worden, zelfs al was ik niet de oudste.
Die rol voelde heel natuurlijk aan. Ik had zelf een diepe behoefte
om me veilig en geaccepteerd te voelen en dat wilde ik ook aan
anderen geven. Die drang naar verbondenheid is altijd een rode
draad in mijn leven gebleven.

deMens.nu Magazine



10

Onderhuids

Hoe zorg je ervoor dat je zelf in balans blijft?

Ik leef hier en nu, en maak bewust tijd voor mezelf. Dat doe ik
door rust in te bouwen, door te wandelen, te mediteren en diep
te ademen. Ademhaling is voor mij heel belangrijk. Het brengt rust
in mezelf.

Je hebt ook met faalangst geworsteld. Hoe ben je daarmee
omgegaan?

Faalangst hield me lange tijd tegen om te groeien. Ik liet projecten
aan me voorbijgaan uit angst om te mislukken. Ik stelde dingen uit
of deed alsof het me niet zoveel kon schelen. Maar op een gege-
ven moment ging ik er bewust naar kijken. Ik erkende dat het een
probleem was en zocht naar manieren om ermee om te gaan. |k
leerde tegen mezelf zeggen dat ik het waard was om in het leven te
slagen, waard om gezien en gehoord te worden, waard om mezelf
graag te zien.

Rituelen, ceremonies en familieopstellingen hielpen me ook in het
omgaan met mijn adoptiegeschiedenis. In een familieopstelling
koos ik intuitief representanten voor mijn biologische ouders. Door
middel van taal kon ik wat in me leefde, verwoorden en uitdruk-
ken. Alleen al het uitspreken brengt een deel van de oplossing.
Dat is zo mooi aan rituelen: ze zijn eenvoudig, maar het juiste
taalgebruik en de juiste symbolieken maken ze krachtig en resul-
taatgericht.

| deMens.nu Magazine

o

{_

Ty
e

e e

Heb je het gevoel dat je ooit volledig zal begrijpen waar je
drang tot verbinden vandaan komt?

Misschien niet. Maar ik vertrouw mijn innerlijke kompas, mijn intuitie.
Er is een deur waar ik geen sleutel van heb en dat is oké. Het
belangrijkste is dat ik mijn energie mag gebruiken om iets moois te
delen en anderen mee te inspireren.

Met jouw ervaring, welke inzichten wil je anderen meegeven?
Omarm je wortels, hoe complex, moeilijk of onaanvaardbaar ze ook
mogen zijn. Accepteer jezelf met alles wat er is. Wees vrij om te zijn
wie je bent. Het is oké om kwetsbaar te zijn. Het is geen zwakte,
maar het schept ruimte en inzichten voor je groei.

Zet liefde op de eerste plaats - in welke vorm dan ook, ze vindt altijd
een weg. Probeer te doorgronden wat graag zien voor je betekent.
Waar houd je van? Wat is de moeite om voor te gaan? Ontdek je
passies en wat belangrijk voor je is. Bliff zoeken naar wat je gelukkig
maakt. Door positiviteit toe te laten en leuke dingen te doen, kan je
jezelf helen en versterken. Leer je angsten in de ogen te kijken. Geef
niet op, ook niet als het tegenzit. Groei komt met vallen en opstaan.

Ik geef eerlijk toe dat ik zelf dagelijks aan die inzichten werk om in
balans te blijven. Mijn leven kende en kent nog steeds veel con-
trasten, maar het leerde me om mensen met elkaar te verbinden.
Uiteindelijk zijn we allemaal onderweg naar hetzelfde: mens zijn.



Vrijzinnige barometer /\‘: O>

Aantal lentefeesten en feesten
vrijzinnige jeugd blijft stijgen

Het aantal feestelingen bij lentefeesten en feesten
vrijzinnige jeugd blijft stijgen. Om die tendens in
de kijker te zetten, verspreidde deMens.nu op

25 maart 2025 volgend persbericht.

Voor die ‘groeifeesten’ bij de overgang naar een nieuwe levensfase
telden we in 2024 in groepsverband 11.091 feestelingen, in 2025 ziin
er 11.247 deelnemers. In 2014 ging het nog om 8.067 feestelingen.

De cijfers hebben betrekking op de groepsfeesten die georganiseerd
worden door deMens.nu en zijn viffendertig huizenvandeMens, door
de feestcomités van het Humanistisch Verbond en door Hujo, de
vrijzinnig humanistische jeugdorganisatie.

Daarnaast zijn er ook heel wat individuele feesten, georganiseerd
door ouders en soms begeleid door een vrijzinnig humanistische
consulent, of kleinere groepsfeesten met ouders, familie en/of leer-
krachten niet-confessionele zedenleer, waar we geen cijfers van
hebben. We krijgen bovendien vaker de vraag van ouders om de
krachten te bundelen om een dergelijk feest te organiseren.

Een mogelijke verklaring voor die stijging is het toenemende belang
van het vieren van overgangsmomenten in het leven. Er is een
bredere maatschappelijke behoefte om betekenisvolle momenten
te markeren. Initiatieven zoals de websites www.lentefeest.be en
www.groeitocht.be, de brochure Groeifeest voor doe-het-zelvers
en de gelijknamige Facebookgroep kunnen dienen ter inspiratie.

Het lentefeest viert de overgang van de kleutertijd naar de lagere
school, rond de leeftijd van zes jaar. Talenten, toekomstdromen,
waarden of vaardigheden die het kind heeft geleerd, komen die
dag in de kijker te staan.

Tijdens een feest vrijzinnige jeugd vieren we de overgang van lagere
school naar secundair onderwijs, rond de leeftijd van twaalf jaar.
Soms wordt dat ook het ‘grote lentefeest’ genoemd. Het is fijn om
dan stil te staan bij de groei die de jongeren hebben gemaakt, bij-
voorbeeld aan de hand van foto’s, één van elk jaar. Het zijn geen
kinderen meer, maar ook nog geen volwassenen. Het is een afscheid
van de kindertijd en een verwelkoming van de jongvolwassenheid.

De urgentie van het waardenpakket anno 2025 is niet min. Welke
waarden worden aan de feestelingen doorgegeven? Vrijheid en
zelfontplooiing: het kind wordt aangemoedigd om zelfstandig na
te denken en eigen keuzes te maken. Verdraagzaamheid en res-
pect: respect voor anderen, ongeacht hun overtuigingen. Solidariteit
en verbondenheid: samenleven in harmonie en zorg dragen voor
elkaar. Kritisch denken en nieuwsgierigheid: kinderen worden gesti-
muleerd om vragen te stellen en de wereld met een open blik te
ontdekken. Menselijkheid en verantwoordelijkheid: bewust omgaan
met mens en natuur, en verantwoordelijkheid voor de eigen daden
nemen. De leerkrachten niet-confessionele zedenleer maken die
thema’s en andere moeilijkere onderwerpen bespreekbaar in de
les en op de speelplaats.

Elk kind kan een vrijzinnig groeifeest krijgen, ook kinderen op een
katholieke school kunnen buiten de schooluren deelnemen. De
vrijzinnig humanistische consulenten van de huizenvandeMens
begeleiden ouders bij hun vraag hoe zo’'n feest te organiseren. Ze
proberen individuele aanvragen zoveel mogelijk te groeperen, om
het groepskarakter van de feesten te behouden.

© Joachim Dewilde

deMens.nu Magazine |



I [ —
Wetenschappelik onderzocht il ht Tl

-

| De paradox van
B generatieve Al

e Generatieve artificiéle intelligentie is niet
langer een futuristisch concept, maar is
voor velen een vertrouwde hulp geworden.
Van het schrijven van boodschappenlijstjes
tot het creéren van gepersonaliseerde
content, Al is op korte tijd uitgegroeid tot
een onmisbare partner in het dagelijkse
leven, aldus de recente Digimeter.

Hilde Vandervelde

De Digimeter van Imec-Mict

“2024 kunnen we omschrijven als het jaar waarin de Vlaming
generatieve artificiéle intelligentie heeft omarmd.” Dat besluit de
Digimeter, de jaarlijkse studie over het bezit en gebruik van media
en technologie in Vlaanderen, uitgevoerd door Imec en Mict. Imec is
een toonaangevend, onafhankelijk onderzoekscentrum voor nano-
elektronica en digitale technologie. Mict is de onderzoeksgroep voor
Media, Innovation and Comtemporary Technologies, onder leiding
van professor Lieven De Marez, aan de Universiteit Gent.

De Digimeter biedt diepgaande inzichten in de digitale gewoonten,
vaardigheden, attitudes en technologische trends van de Vlaamse
bevolking. Sinds haar start in 2009 brengt de studie de digitale
transformatie in de ruimste zin in kaart. Het doel is om zowel burgers
als beleidsmakers, instellingen en bedrijven inzicht te verschaffen in
veranderende behoeften, gewoonten en attitudes. Daarmee biedt
het onderzoek een jaarlijks referentiepunt in onze snel evoluerende
digitale samenleving.

Het gebruik van generatieve Al-toepassingen

Generatieve artificiéle intelligentie is een vorm van Al die nieuwe
content kan creéren of genereren, zoals tekst, beeld, video, muziek
of spraak, door te leren van bestaande gegevens. Denk aan plat-
formen als ChatGPT, Google Gemini en Copilot. In 2023 zagen we
die generatieve Al-platformen doorbreken en die trend zet zich in
2024 door.

In 2024 zegt 93 procent van de Vlamingen het begrip Al te kennen
en beweert 71 procent ook te kunnen uitleggen wat Al betekent.
Het afgelopen jaar maakte 45 procent van de Vlamingen gebruik
van generatieve Al-toepassingen. Het aantal actieve gebruikers of
gewoontegebruikers is intussen tot 28 procent uitgegroeid.

-4
e}
-5
~
3
e}
-
@
[}
¥
=
=
i
9]
@)

12 ' | deMens.nu Magazine



Enerzijds is er de grote aantrekkingskracht van generatieve artificiéle intelligentie en anderzijds de toenemende bezorgdheid om de
potentieel negatieve impact van Al: onderzoekers benoemen het als de technologieparadox

Uit de studie blijkt verder dat artificiéle intelligentie zich voor de Vlaming
vooral concretiseert in de vorm van generatieve tools. En daar gaat
een enorme aantrekkingskracht van uit: 77 procent is onder de indruk
van wat Al allemaal kan, 61 procent wil meer te weten komen over Al
en 65 procent is nieuwsgierig naar de toepassingen en mogelijikheden
van de technologie, niet alleen in de professionele of schoolgerela-
teerde context, maar ook in het dagelijkse leven. Zo is 37 procent
geinteresseerd om Al meer in het dagelijkse leven te benutten.

Van experimenteel naar doelgericht

Het onderzoek peilt ook naar de voornaamste redenen waarom
Vlamingen die platformen gebruiken. Het hoeft niet te verwonderen dat
de nieuwsgierigheid naar de mogelijikheden van artificiéle intelligentie
zich in eerste instantie uitdrukt in experimenteren en ontdekken. Men
wil Al uitproberen en begrijpen wat de technologie is en kan.

Gaandeweg zien de onderzoekers wel dat het exploratief en ver-
kennend gebruik van Al daalt ten voordele van het habitueel en
doelgericht gebruik. Voor 28 procent van de Vlamingen vertaalde dat
experimenteren zich ondertussen in actief gebruik, zowel voor per-
soonlijke doeleinden als voor beroeps- of onderwijsdoeleinden. Het
aantal actieve gebruikers van generatieve Al neemt dus toe. En bin-
nen die groep van actieve gebruikers maakt het experimenteren en
ontdekken geleidelijk aan plaats voor een meer doelgericht gebruik.

De studie gaat ook dieper in op de praktijken die de Vlaming er
bij het gebruik van generatieve Al op nahoudt. Niet iedereen blijkt
dat even ‘mediawijs’ te doen. Amper de helft maakt gebruik van
verschillende prompts of vragen, of controleert het Al-resultaat op
de juistheid ervan via andere bronnen. Nauwelijks achttien procent
doet aan bronvermelding wanneer men Al gebruikt.

Tegenovergestelde meningen

Door de snelle verspreiding van generatieve Al gaan steeds meer
Vlamingen positie ten opzichte van Al innemen, aldus nog de
Digimeter. Eind 2024 is het aandeel onbeslisten, zij die tussen
de voor- en nadelen van Al balanceren en hun mening nog
moeten vormen, naar 45 procent geslonken. Daarnaast zien de
onderzoekers twee groeiende kampen met tegenovergestelde
meningen, maar ze merken dat het kamp van de Al-positivo’s
met 32 procent toch sneller terrein wint dan dat van de
Al-pessimisten met 23 procent.

De groep onbeslisten twijfelt tussen de grote aantrekkingskracht
van Al enerzijds en de toenemende bezorgdheid om de poten-
tieel negatieve impact van Al anderzijds. Aan de kant van de
nadelen vrezen zij onder meer: de impact van Al op de pri-
vacy, het moeilijke onderscheid tussen mens en chatbot, de
verspreiding van desinformatie door Al, de ergernis aan door Al
gemaakte teksten en beelden op sociale media of websites en
de impact op de werkgelegenheid. Tegenover die toegenomen
zorgen zien ze ook voordelen zoals: de indrukwekkende moge-
lijkheden en toepassingen van Al, sneller en efficiénter werken,
een verbetering van de levenskwaliteit en het gebruik in het
dagelijkse leven.

De onderzoekers benoemen het als de technologieparadox,
een toename van de nieuwsgierigheid naar en mogelijkheden
van Al, tegelijk met een toename van de bezorgdheden rond
Al. Vlamingen die Al omarmd hebben, ervaren efficiéntiewinst.
Terwijl diegenen die door die paradoxale gevoelens of door een
gebrek aan toegang en vaardigheden de mogelijkheden van Al
niet willen of kunnen benutten, achterblijven.

deMens.nu Magazine |

13



verbonden en
gehoord

poken word. Daaronder valt zowat alles wat met

gesproken woord te maken heeft: rap, slampoetry,

zang, poézie, proza, korte verhalen, statements

enzovoort. Maar het is meer dan dat. Het gaat

ook om verbinding met jezelf en de mensen om

je heen. We praten erover met Alicia Vuurstaek,
25 jaar, en Melissa Gelders, 29 jaar, die zich bij Dwaalzin, de
jongerenwerking van deMens.nu, als vrijwilliger inzetten voor de
spokenwordavonden en cocreatiemomenten.

Kendy Wissels

14 deMens.nu Magazine



Jong.nu

Je perspectief op de wereld

en het

Melissa Gelders

Jullie zijn de bezielers van de spokenwordavond in Hasselt.
Hoe zijn jullie op dat idee gekomen?

Alicia Vuurstaek: In 2019 zijn we naar een spokenwordactiviteit in
Brussel geweest. We vroegen ons af waarom zo’n avonden nauwe-
lijks in Limburg worden georganiseerd. En dus besloten we om het
gewoon zelf te doen. Ik kende Dwaalzin al van het project Keuken-
klets en zo zijn we samen met Jolien Reekmans, jongerenconsulent
bij Dwaalzin in Hasselt, aan het brainstormen gegaan.

Melissa Gelders: Al snel vormden we een team met Jolien en dat
betekent ontzettend veel voor ons. Enerzijds omdat we onze passie
kunnen doorgeven en anderzijds omdat we graag willen dat meer
mensen toegang tot poézie krijgen.

Wat betekent spoken word voor jullie persoonlijk?
Alicia: Vroeger schreef ik veel en tegelijk miste ik een platform
om mijn creaties te delen met mensen die daar dieper over willen

leven verbreden

communiceren. Het creéren gebeurt door velen, maar het kunnen
delen met anderen die ervoor openstaan, dat maakt het verschil.

Melissa: Spoken word is een manier om mensen samen te bren-
gen, om hen die zich niet altijd even goed kunnen uitdrukken de
kans te geven om dat wel te doen, om gehoord en geinspireerd te
worden en om anderen te inspireren. Het kan je perspectief op de
wereld en het leven verbreden. Ik ben er zeker van dat het helpt om
met anderen om te gaan.

Zo te horen betekent het vrijwilligerswerk bij Dwaalzin veel
voor jullie. Welke verantwoordelijkheden hebben jullie zoal?
Alicia: |k zie mezelf eigenlijk niet als vrijwilliger. Het is wel vrijwillig,
maar ik houd me daar graag mee bezig en dus ervaar ik het niet zo.
Ik zie het als onze activiteit die wij met plezier organiseren en ik vind
het leuk om alles van a tot z uit te werken. Dankzij Dwaalzin krijgen
we de kans om dat volgens onze eigen waarden te realiseren.

deMens.nu Magazine |

15



16

Jong.nu

Melissa: Inderdaad, het is ons baby’tje. Wij brengen de ideeén
aan en staan in voor de uitvoering ervan. We doen alles samen met
Jolien, die ook voor het financiéle luik en de praktische ondersteu-
ning zorgt. Ik zie ons als een stelletje vriendinnen die iets superleuks
organiseren. De avond zelf nemen wij de leiding. Wij zijn de twee
‘gekken’ die op het podium staan, de mensen entertainen en ervoor
zorgen dat de sfeer goed zit.

Zijn er bepaalde thema’s die speciale aandacht krijgen?
Melissa: Nee, wij vinden het belangrijk om dat niet te doen, zodat
mensen vrijblijvend onderwerpen kunnen kiezen waar ze zich goed
bij voelen. De enige voorwaarde die we hebben, is dat ze op de
spokenwordavond iets brengen waar ze een verbondenheid mee
hebben.

Dus de deelnemers bereiden thuis iets voor en brengen dat tij-
dens de spokenwordavond op een podium voor een publiek?
Melissa: Inderdaad, dat klopt. Los daarvan organiseren we ook
cocreatiemomenten. In januari vond de eerste cocreatie plaats.
Daar kon iedereen die graag met woordkunst bezig is, zichzelf en
anderen bewonderen en verwonderen. Mensen die graag aan de
spokenwordavond willen deelnemen, zijn op zo’n cocreatieavond
ook welkom om zich te laten inspireren.

Wat mogen deelnemers van die avonden verwachten?
Alicia: We willen mensen de kans geven om hun creativiteit en
gevoel te tonen, door hen te laten brengen wat ze creéren of waar
ze een bepaalde verbondenheid mee voelen.

Melissa: Wij creéren een veilige, warme en comfortabele omgeving
waar de deelnemers zich kunnen uitdrukken op een manier waarop
ze dat in het dagelijkse leven misschien niet kunnen. We brengen
hen in contact met anderen, zodat ze zich verbonden en gehoord
voelen en daar ook plezier aan beleven.

Als jullie zo’n avond georganiseerd hebben, wat doet dat
dan met jullie?

Alicia: Mensen bedanken ons vaak voor de fijne avond, maar wat
ze met hun ogen en lichaamstaal vertellen, is nog waardevoller. Dat
geeft me een warm gevoel en motiveert me om verder te doen.

Alicia en Melissa aan het werk op de spokenwordavond in Hasselt

| deMens.nu Magazine

Melissa: Dat mensen met een goed gevoel naar huis gaan en dat
wij dat gevoel in gang hebben gezet, is heel mooi. Na zo’n avond
blijf ik ook met een dubbel gevoel zitten. Ik voel me voldaan en warm
vanbinnen, maar tegelijkertijd ben ik verdrietig omdat het er al op zit.

Wat hebben jullie zelf al geleerd of ervaren door bij de acti-
viteiten van Dwaalzin betrokken te zijn?

Melissa: Dat is een vraag met veel antwoorden op. Je leert zoveel,
net omdat iedereen een ander stukje van zichzelf inbrengt en omdat
je voor en na zo’n evenement met iedereen praat. Je leert andere
inzichten, hoe andere mensen hun leven in elkaar zit, maar ook hoe
je bijvoorbeeld geluid en licht regelt.

Alicia: Onbewust leer je veel dingen die je niet kan benoemen en
dat is net waardevol, omdat die bijdragen aan je hormen en waar-
den. Daarnaast hebben we ontdekt dat er wél een aanbod rond
spoken word in Limburg is, maar dat het niet altijd even makkelijk
te vinden is. Door dit te organiseren, leg je nieuwe contacten en
verbreed je je netwerk, en dat is ook mooi.

Wat zijn jullie dromen voor de toekomst?

Melissa: We willen poézie hip maken. Poézie wordt vaak als saai
bestempeld, maar eigenlijk is dat niet zo. Daarom willen we zo’n eve-
nementen in de toekomst blijven organiseren en misschien zelfs vaker.

Alicia: We zijn inmiddels aan de tweede editie van de spokenwordavond
en misschien komt editie drie er sneller aan dan gedacht. Mijn
oorspronkelijike droom was om elke maand of zelfs elke week een
evenement te organiseren, maar we besteden er graag veel tijd aan
om het goed te doen. En in dat geval gaat kwaliteit boven kwantiteit.

Hebben jullie nog een boodschap voor mensen die twijfelen
om aan de spokenwordavonden deel te nemen of om zich
voor Dwaalzin in te zetten?

Melissa: Kom zeker eens naar een cocreatiemoment. Daar kan
je ons en de verschillende vormen van woordkunst leren kennen.
Z0 kan je je comfortabeler voelen bij het creéren en het delen van
ideeén met anderen. Op de spokenwordavond kan je ook vrijblij-
vend komen genieten van wat anderen brengen.

Alicia: Het podium is er voor iedereen. Het gaat er niet om hoe
goed de tekst is die je brengt. Het is ook net voor diegenen die
nog geen ervaring hebben dat we dat podium aanbieden. Ik ben
er zeker van, als datgene wat je brengt voor jou betekenis heeft,
dan zit je altijd goed.

Alicia en Melissa: Als je twijfelt, neem gewoon contact met ons
op. Wij overtuigen je wel.

Meer weten?

Wil je meer weten over Dwaalzin? Over de

spokenwordavond in Hasselt? Of over andere
projecten? Neem een kijkje op: www.dwaalzin.nu




VOORgIJ HET TABOE

18 Taboes voor (on)gelovigen 34 Het taboe van de dood
Ruimte voor vreedzame dialoog Of de dood van het taboe?

22 Het belang van vrij onderzoek 38 De nieuwe preutsheid
“Wetenschap mag je niet censureren” Een gezond evenwicht vinden

24 Het taboe rond spiritueel atheisme 40 Gender onder vuur
Een uitnodiging om grenzen te verleggen De strijd om identiteit

28 Praten helpt echt, luisteren ook 43 Doordacht
Op gesprek gaan, een afbrokkelend taboe? Een verzameling weetjes en tips:
inspiratie voor de lessen zedenleer
32 Wel of geen kinderen?
Keuze tijdelijk in de vriezer



Dossier: Voorbij het taboe

© Hadrian / Shutterstock.com

nderzoek toont aan dat atheisme in veel delen van
de wereld nog steeds taboe is. Ook andere taboes
kunnen door een dominant religieus of ideologisch
wereldbeeld in stand worden gehouden. In een seculiere
rechtsstaat is er een wettelijke ruimte om vrij te spreken,
maar het blijft essentieel om een cultuur te bevorderen
waarin dialoog en meningsverschillen vreedzaam kunnen
plaatsvinden.

Bert Goossens

18 deMens.nu Magazine Dossier



Vrijheid van meningsuiting, met inbegrip
van persvrijheid, is een grondrecht,
verankerd in de Belgische Grondwet:
dat recht is niet absoluut, er zijn immers
wetten tegen laster en eerroof, tegen
het aanzetten tot haat, discriminatie of
geweld, en tegen negationisme

Vrijheid van levensovertuiging

Het Freedom of Thought Report van
Humanists International, de wereldwijde
koepelorganisatie van humanistische en
seculiere organisaties, bestudeert elk jaar
de situatie op het gebied van wetgeving en
mensenrechten voor humanisten, atheisten
en niet-religieuzen over de hele wereld.

Daaruit blijkt dat zeventig procent van de
wereldbevolking in landen leeft waar de
uiting van humanistische waarden ernstig
wordt onderdrukt en waar de volledige ver-
wezenlijking van iemands recht op vrijheid
van godsdienst of overtuiging onmogelijk is.
In veel landen staan er sterke straffen op, tot
opsluiting en de doodstraf toe.

Waarom wordt er wereldwijd zo repressief
tegen ongelovigen en andersdenkenden
opgetreden? Machtsbehoud speelt daarin
een centrale rol. Dictaturen gebruiken reli-
gie en ideologie om de bevolking te binden
en afwijkende gedachten te onderdrukken.
Sociale controle is daarbij van groot belang:
het breken met religieuze normen kan tot
een breuk met familie en sociale netwerken
leiden. Op persoonlijk niveau is levensbe-
schouwing vaak diep in iemands identiteit
verankerd, waardoor kritiek gevoelig ligt.

Wettelijk kader
Taboes kunnen wettelijk worden vastgelegd.
Wetten tegen blasfemie en het bekritiseren

van religie worden in sommige landen nog
steeds actief gehandhaafd en kunnen ern-
stige gevolgen hebben voor degenen die
zich ertegen uitspreken.

In Belgié voorziet de wet ruimte om vrij te
spreken. Vrijheid van meningsuiting is een
grondrecht, verankerd in artikel 19 van de
Grondwet. Dat recht is niet absoluut. Er
zijn immers wetten tegen laster en eerroof,
tegen het aanzetten tot haat, discriminatie of
geweld, en tegen negationisme. Ook uitin-
gen die de openbare orde verstoren, kunnen
worden beperkt. De Belgische wetgeving
streeft naar een balans tussen vrije menings-
uiting en bescherming tegen schadelijke
uitingen. In specifieke gevallen beoordeelt
een rechter of iets onder het recht van vrije
meningsuiting valt of in strijd met de wet is.

Een concreet voorbeeld daarvan is de
recente hetze rond een ophefmakende
column van Herman Brusselmans in het
weekblad Humo. Het Joods Informatie-
en Documentatiecentrum (JID) had
Brusselmans rechtstreeks voor de rechtbank
gedaagd, omdat het vindt dat de auteur in
zijn column had opgeroepen tot haat en
geweld tegen de Joodse gemeenschap.

Op zich is dat een gezonde manier van hoe
onze democratie conflicten oplost: via een
uitgebreid maatschappelijk debat en de
rechtspraak. Wel is het problematisch als

er een cultuur ontstaat waarin mensen wor-
den aangeklaagd wanneer ze een scherpe
mening uiten, zeker wanneer dat binnen een
satirisch format gebeurt. Dat kan immers tot
een cultuur van zelfcensuur leiden.

Humor en satire hebben een belangrijke
functie in een open samenleving, ze zorgen
ervoor dat taboes doorbroken kunnen wor-
den. Dat blijkt ook uit het VRT-programma
Taboe waarin comedian Philippe Geubels
gevoelige thema’s aankaart en voor een
breed publiek bespreekbaar maakt.

Religie en taboes

Op 7 januari 2015 drongen twee islamitische
extremisten in Parijs het kantoor van het sati-
rische weekblad Charlie Hebdo binnen. Ze
vermoordden in totaal twaalf mensen. De
aanval was een vergelding voor de publicatie
van spotprenten van de profeet Mohammed,
wat door de daders als godslastering werd
beschouwd. De aanslag leidde tot wereld-
wijde steun voor persvrijheid, met de slogan
‘Je suis Charlie’, maar ook tot verhitte debat-
ten over de grenzen van satire en religieuze
gevoeligheid.

Wetten die de vrijheid van meningsuiting
bewaken, zijn een belangrijke voorwaarde
om onderwerpen bespreekbaar te maken,
maar niet afdoende. Er kan ook een cultuur
ontstaan waarin men bepaalde onderwer-
pen liever vermijdt. Sociale druk kan net zo

Dossier deMens.nu Magazine |

© Shutterstock.com

19



20

com

© Shutterstock.

Dossier: Voorbij het taboe

effectief taboes handhaven als wetgeving.
Religieuze voorschriften en culturele tradities
kunnen die sociale druk creéren. In West-
Europa zorgde een dominante christelijke
cultuur er eeuwenlang voor dat vrouwen
niet dezelfde rechten als mannen genoten.
Vaak werden die niet eens expliciet vastge-
legd, maar sociaal opgelegd. Het was taboe
voor een vrouw om ongehuwd te blijven en
een eigen leven en carriere uit te bouwen.
Evengoed was het een taboe om het als
man voor vrouwenrechten op te nemen. Dat
was ondenkbaar en onbespreekbaar.

Apostasie, geloofsverzaking of afstand
nemen van het geloof dat men heeft
aangehangen, is in veel religieuze gemeen-
schappen nog steeds een groot taboe.
In haar debuutboek /k ga leven geeft de
Nederlandse auteur Lale Gul op openhar-
tige wijze inzicht in haar worsteling met de
islamitische en culturele verwachtingen bin-
nen haar familie en in haar zoektocht naar
vrijheid. Het leidt tot een radicale breuk met
haar gemeenschap, intimidatie en doods-
bedreigingen.

Niet alle religieuze voorschriften leiden tot
dergelijke conflicten. Veel moslims ver-

A

mijden varkensvlees en alcohol, terwijl ze
wel aanvaarden dat er mensen zijn die
er andere overtuigingen en gebruiken op
nahouden.

Levensbeschouwelijke overtuiging
als taboe

Ondanks de wettelijke ruimte waardoor in
Belgié het vrij beleven van een levensbe-
schouwing aanwezig is, voelen mensen
zich niet altijd comfortabel om over hun
diepste overtuigingen te praten.

In het online praatprogramma #BelRiadh
getuigen jongeren dat ze scheef worden
bekeken wanneer ze zeggen dat ze gelovig
zijn. Spreken over geloof voelt soms aan als
een coming-out. Imam Khalid Benhaddou
bevestigt er dat stereotiepe beelden van
gelovigen hardnekkig zijn.

Zit geloof in een seculiere samenleving in
het verdomhoekje? Daar kunnen we toch
enkele kanttekeningen bij maken. Religie,
en het christendom in het bijzonder, blijft
immers sterk verankerd in de Belgische
samenleving. Ongeveer zeventig procent
van de Belgische scholen is van katho-
lieke signatuur. Ook in de zorgsector is

Levensbeschouwing biedt een taal

om over diepe existentiéle vragen te
reflecteren: om een waardevolle en
respectvolle dialoog met andersdenkenden
aan te gaan, is het belangrijk om eerst

de eigen levensbeschouwelijke taal te
leren spreken, pas dan kunnen er stevige
bruggen met anderen worden gebouwd

een christelijke visie nog sterk aanwezig,
van ziekenhuizen tot woonzorgcentra. In
de politiek zijn er verschillende partijen en
individuen die zich uitspreken als christelijk
geinspireerd. Paus Franciscus kreeg bij zijn
bezoek aan Belgié in september 2024 een
bijzondere behandeling als religieuze leider
door op het Koninklijk Paleis ‘de natie’ te
mogen aanspreken. Zo zijn er nog tal van
voorbeelden te bedenken.

Religie speelt dus wel degelijk nog een
belangrijke rol in onze samenleving. Wel
wordt er niet altijd makkelijker over gepraat.
Geloofsovertuigingen zijn diep verankerd in
onze identiteit en kunnen daardoor gevoe-
lig liggen. Net zoals politieke discussies in
sommige kringen worden vermeden om
de vrede te bewaren, wordt ook levensbe-
schouwing vaak terzijde geschoven. Terwijl
dialoog net zeer verrijkend kan zijn.

Dialoog vanuit de eigenheid

Een wettelijk kader en voldoende ruimte
voor kritische columns en scherpe satire
zijn cruciaal om levensbeschouwelijke
taboes te doorbreken, maar even belang-
rijk is het om als samenleving voldoende
dialoog en uitwisseling te voorzien.

| deMens.nu Magazine Dossier



Atheistische spiritualiteit, een vorm van
spiritualiteit zonder geloof in een god of
bovennatuurlijke krachten, hoeft geen
taboe te zijn: het biedt een alternatief voor
religieuze zingeving door verwondering,
ethiek en verbondenheid op rationele en
wetenschappelijke inzichten te baseren

Het officieel onderwijs zet daar het
jongste decennium sterk op in.
Interlevensbeschouwelijke competenties zijn
binnen het officieel onderwijs een verplicht
onderdeel van de levensbeschouwelijke
vakken, zoals zedenleer en godsdienst. In
de derde graad van het GO! onderwijs van
de Vlaamse Gemeenschap wordt sinds
september 2024 een van de twee lesuren
levensbeschouwing ingericht als interlevens-
beschouwelijke dialoog. Met die initiatieven
worden bruggen geslagen tussen denkbeel-
den en gemeenschappen.

Je zou denken dat het goed is om nog
een stapje verder te gaan, zoals de
Vlaamse regering wil doen, en een vak
interlevensbeschouwelijke dialoog in te voeren
(en de aparte levensbeschouwelijke lessen
af te schaffen). Dat zou echter diepgang
missen, omdat gevoelige onderwerpen vaak
beter vanuit een eigen levensbeschouwelijk
referentiekader besproken kunnen worden.
Levensbeschouwing biedt immers een taal om
over diepe existenti€le vragen te reflecteren.
In het vak niet-confessionele zedenleer is er
bijvoorbeeld ruimte om het over gender- en
transrechten te hebben, thema’s die elders
vaak gevoeliger liggen. Om een waardevolle

en respectvolle dialoog aan te gaan, waarin
moeilijke onderwerpen bespreekbaar
worden, is het belangrijk om eerst de eigen
levensbeschouwelijke taal te leren spreken.
Pas dan kunnen er stevige bruggen met
andersdenkenden worden gebouwd. De
rol die de leerkrachten levensbeschouwing
daarbij spelen, mag niet worden onderschat.

Taboes voor atheisten

Vrijzinnig humanisten staan voor het principe
dat alles bespreekbaar moet zijn. Toch heb-
ben ook zij rode lijnen, zoals de bescherming
van mensenrechten en een correcte toepas-
sing van de scheiding tussen kerk en staat.
In Belgié is het secularisme stevig ingebed,
maar ook bij ons is er nog werk aan de win-
kel, bijvoorbeeld op het vlak van een gelijke
behandeling van levensbeschouwingen.

Voor sommige militante atheisten betekent
secularisme niet alleen de scheiding van
kerk en staat, maar ook het volledig terug-
dringen van religie uit de publieke sfeer. Zij
begrijpen moeilijk hoe mensen, ondanks de
overvioed aan kennis en wetenschappelijke
inzichten, nog steeds in een god geloven. De
zogenoemde nieuwe atheisten, met Richard
Dawkins als een van de prominente verte-

genwoordigers, wijzen religie radicaal af. Dat
kan leiden tot een vereenvoudigde analyse,
waarbij wereldproblemen volledig aan religie
worden toegeschreven.

Ook voor atheisten kan interlevensbeschou-
welijke dialoog verrijkend zijn. Het vergroot
wederzijds begrip en kan ook inspireren tot
nieuwe vormen van zingeving. Ook vormen
van spiritualisme hoeven voor vrijzinnigen
namelijk geen taboe te zijn.

Atheistische spiritualiteit, een concept
ontwikkeld door de Belgische filosoof
Leo Apostel, verwijst naar een vorm van
spiritualiteit zonder geloof in een god of
bovennatuurlijke krachten. Het biedt een
alternatief voor religieuze zingeving door
verwondering, ethiek en verbondenheid op
rationele en wetenschappelijke inzichten te
baseren.

Secularisme en interlevensbeschouwelijke
dialoog hoeven elkaar niet uit te slui-
ten. Integendeel, beide zijn nodig om een
samenleving te creéren waarin we vrij kunnen
spreken over onze diepste overtuigingen.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Shutterstock.com

21



Het belang van vrij onderzoek

“Wetenschap mag je niet censureren”

© Shutterstock.com

22

| OSOLE RO S ROURRY

L

Gustaaf Cornelis over wetenschappelijk onderzoek: “Neem de tijd om dingen grondig te bestuderen
en reflecteer over je onderzoek. Wees transparant. Laat je niet ideologisch sturen. De kern van het

humanisme en het Verlichtingsdenken is net de autonomie van het denken.”

ustaaf Cornelis is hoogleraar wetenschapsfilosofie
aan de Vrije Universiteit Brussel. Nadat rond

2010 een aantal gevallen van wetenschapsfraude
de media haalde, verdiepte hij zich in het thema. Van het
gebruik van generatieve artificiéle intelligentie tot niet grondig
gevoerde onderzoeken, in onderstaand gesprek opent hij de
deur van wetenschappelijke taboes. Tegelijkertijd pleit hij voor
‘betrouwbare traagheid’.

Wanneer spreken we van een taboe?

Als het om een thema gaat waarover men-
sen niet willen praten en waarover je weinig
informatie kan inwinnen. Zodra iemand het
aankaart, merk je in de wandelgangen dat de
tongen loskomen. Zeg je ermee naar buiten

te willen treden, dan gaan de lippen weer op
slot. Zo gaf ik aan de VUB een lesmarathon
voor jongeren over seksualiteit. Tijdens een
debat ging het over verliefdheid op een leer-
kracht. Leerlingen en leerkrachten vonden het
moeilijk om openlijk over het thema te spre-

Esther Meuwis

ken, maar uiteindelijk kwamen de verhalen
aan de opperviakte. Nadien wilde een student
lerarenopleiding een doctoraatsonderzoek
voeren naar hoe zo’n situatie ontstaat en hoe
je daarmee kan omgaan; ze kreeg echter nie-
mand officieel voor de microfoon.

| deMens.nu Magazine Dossier



Heb je zelf een taboe?

Nee, filosofen hebben daar lak aan. Doorgaans
gaan wetenschappers geen taboe uit de weg
en willen ze controversiéle thema’s bestude-
ren. Hoe gevoelig bepaalde onderwerpen ook
Ziin, je mag wetenschap niet censureren, want
dat is het einde van het vrij onderzoek.

Vroeger werd er in wetenschappelijke studies
weinig rekening gehouden met sensibiliteiten
van individuen of groepen in de maatschappij.
Vandaag zijn burgers mondiger, waardoor er
meer gevoeligheden naar boven komen. Toch
moeten we ook leren omgaan met ideeén die
niet bij het wereldbeeld passen. Wel mogen
wetenschappers niet bruuskeren en moeten
ze hun onderzoeksresultaten op een empa-
thische manier verwoorden. Onderzoek uit
de weg gaan of resultaten achterhouden, is
echter een brug te ver.

Zijn er taboes in de wetenschap?

Samen met onderwijsfilosoof Marijke Van
Viasselaer werk ik rond het gebruik van genera-
tieve Al bij studie en onderzoek. (Generatieve Al
is een vorm van artificiéle intelligentie die nieuwe
content kan creéren of genereren, zoals tekst,
afbeeldingen, video’s en audio, door te leren van
bestaande gegevens, red.) Universiteiten nemen
daarin een voorzichtige houding aan en geven
liever niet toe dat de outputs het wetenschap-
pelijk onderzoek bedreigen. Alle universiteiten
claimen tegenwoordig dat ze aan vrij onderzoek
doen, maar als puntje bij paaltie komt, is dat niet
zo. Ook dat potje blijft vaak gedekt.

Door een te hoge prestatie-, excellentie- en
publicatiedruk ontstaat er slordige weten-
schap. De beoordeling van een curriculum
vitae gebeurt vaak alleen op de hoeveelheid
publicaties en projecten die op iemands naam
staat. Als wetenschapper word je gedwon-
gen om opportunistisch te zijn, anders haal
je de quota niet. Dat maakt dat mensen fou-
ten maken, te kort door de bocht gaan of te
snel conclusies trekken. Er zijn daardoor veel
wetenschappers met een burn-out of onder-
zoekers die er de kantjes aflopen. Een sterk
geweten is essentieel voor wetenschappers.

Tachtig tot negentig procent van de onder-
zoekers en studenten gebruikt generatieve
Al en chatbots in meer of mindere mate. Dat
is nefast. Het is een taboe waar veel weten-
schappers over zwijgen.

Elk element van een onderzoek kan door
generatieve Al gebeuren. |k overloop even de
fasen: “Ik kan niets nieuws bedenken en vraag
ideeén aan generatieve Al. Vervolgens laat ik
Al onderzoeksvragen bedenken en koppel ik
daar methoden aan om een experiment uit te
voeren. Na afloop van het experiment vraag
ik Al die resultaten te analyseren, in grafieken
te gieten en verwijzingen naar gelijkaardige
onderzoeken te geven. Met die informatie
stel ik een wetenschappelijk artikel op. Het
eindresultaat stuur ik naar reviewers. Die gaan
het artikel uit tijdsbesparing niet zelf nalezen,
maar vragen aan generatieve Al om het te
beoordelen. De auteur ontvangt het onder-
zoek terug met suggesties voor verbeteringen.
Die vraagt weer aan Al om de aanpassingen
door te voeren. Uiteindelijk verschijnt het arti-
kel in een wetenschappelijk tijdschrift en op
het internet. Daar gaat Al dan weer mee aan
de slag.” Nu vraag ik je, waar is er in die cirkel
nog een rol voor de mens?

Ik heb de indruk dat men het probleem niet
onder ogen wil zien. Als je een onderzoek uit-
besteedt aan generatieve Al en het volledig
controleert, kost het evenveel tiid als het hele
onderzoek zelf te voeren. Dus gaan weten-
schappers slechts deeltjes controleren en
z0 sluipen er fouten in. Er verschijnt dan een
enorm aantal artikels die we niet meer gelezen
krijgen. En waarvan we niet meer weten of ze
betrouwbaar zijn. Bovendien leert ook gene-
ratieve Al niets bij als we onze onderzoeken
niet zelf doen.

Zijn er dan geen ethische commissies?
Tien jaar al zijn er ethische commissies aan de
universiteiten. Die bestaan uit juristen en erva-
ren onderzoekers uit het vakgebied. Er zetelen
zelden ethici of filosofen in - dat is overigens
ook niet verplicht. De ethische commissies
gaan na of het aangevraagde onderzoek
ethisch verantwoord is. Ze geven adviezen en
controleren of het in overeenstemming met de
regelgeving is.

Tegen een wetenschapper die wat kort door
de bocht gaat en voor de deadline nog snel
een projectaanvraag inzendt, wordt dan bij-
voorbeeld gezegd: “Je statistiek is niet in
orde. Je gaat iets uit de taboesfeer halen,
maar wie wordt er beter van? Stond je stil bij
de gevolgen van je studie? Leidt ze niet tot
stigmatisering van de doelgroep?”

Wetenschapsfilosoof Gustaaf Cornelis

Heb je een suggestie voor de toekomst?
Heb vertrouwen in wetenschappers en in
wat ze doen. Dat is het enige wat enige
zekerheid oplevert en de wereld hopelijk wat
beter maakt.

Aan wetenschappers geef ik de boodschap:
neem de tijd om dingen grondig te bestude-
ren en reflecteer over je onderzoek. Geef de
burgers goede redenen om te vertrouwen op
de resultaten van wetenschappelijke publica-
ties. Wees transparant over het onderzoek.
Laat je niet ideologisch sturen.

Let op met Al. Het gebruik van gespecia-
liseerde artificiéle intelligentie die je traint
om problemen in een onderzoekdomein
op te lossen, is oké - los van de ecologi-
sche bezwaren. Maar je kan als humanist
niet achter het gebruik van generatieve Al
staan. De kern van het humanisme en het
Verlichtingsdenken is net de autonomie van
het denken.

Wetenschappers mogen fouten maken. We
weten dat ze er soms naast zitten, maar er
is niets beters. Kijk naar alles wat we leerden
over de natuur, de sterren, de mens zelf ...
Al die mooie en bruikbare kennis kwam voort
uit de koker van wetenschapsmensen die vrij
waren om te denken.

Dossier deMens.nu Magazine |

© ID / Bart Dewaele

23



24

Dossier: Voorbij het taboe

Het taboe rond spiritueel atheisme
Een uithodiging om grenzen te verleggen

Spiritueel atheisme verwijst naar een visie waarbij individuen een existentiéle zoektocht
ondernemen, zonder de noodzaak van een god of andere bovennatuurlijke entiteiten: dat kan
zich uiten in een diepgaande waardering voor het universum, het zoeken naar betekenis in het
leven of het ervaren van verbondenheid met anderen en de natuur

oewel het vrijzinnig humanisme kritisch

staat tegenover allerhande taboes binnen de

samenleving, zijn er toch ook een aantal thema’s
die op weerstand stuiten, zoals het ‘spiritueel atheisme’. Wat
houdt spiritueel atheisme echter in? Waar komt het taboe
vandaan en kunnen we het ontkrachten?

Een existentiéle zoektocht

Het begrip ‘spiritueel atheisme’ is een
gelaagd begrip. Het woord ‘spiritueel’ bete-
kent letterlijk ‘geestelijk’ en refereert aan een
zelfbewustzijn in verbinding met de totaliteit
van het leven, de wereld enzovoort. Spiritueel
atheisme verwijst naar een visie waarbij indivi-

duen een existentiéle zoektocht ondernemen,
zonder de noodzaak van een god of andere
bovennatuurlijke entiteiten. Die zoektocht kan
zich uiten in een diepgaande waardering voor
het universum, het zoeken naar betekenis in
het leven of het ervaren van verbondenheid
met anderen en de natuur. Het belangrijkste

Patricia Van de Velde

kenmerk is dat er geen geloof in een hogere
macht aanwezig is. In plaats daarvan wordt
spiritualiteit geinterpreteerd als een manier om
de menselijke ervaring in al haar complexi-
teit en schoonheid te begrijpen, zonder te
verwijzen naar religieuze dogma’s of boven-
natuurlijke verklaringen.

| deMens.nu Magazine Dossier



Bij het zoeken naar auteurs die zich in dat
thema verdiepen, kom je vaak uit bij een
introductie vanuit een eigen beleving en
een eigen kijk op het leven. Waarom het
thema mij precies aanspreekt, is te kade-
ren binnen mijn eigen levensfilosofie en het
ontstaan ervan. Mijn vader is een uitge-
sproken atheist en mijn Taiwanese moeder
is een protestantse, beinvloed door het
boeddhisme en het tacisme. Antropoloog
Rik Pinxten heeft me als kunstweten-
schapper met het vak ‘Vergelijkende
studie van religies’ op weg geholpen om
vandaaruit mijn eigen levensbeschouwing
te definiéren.

Nadenken over het grotere geheel

Ik vraag me vaak af wat het leven, de dood,
geluk en menselijkheid betekenen binnen
het grotere geheel van deze global village.
Ik ben praktisch en geestelijk aangetrok-
ken tot een verruiming van mijn niet-gelovig
zijn. Ervaringen die me daarin gesterkt
hebben, zijn bijzondere momenten van
ontmoeting en verbinding met onbeken-
den, bijvoorbeeld tijdens een rondleiding
in het VolXmuseum in Deurne met kinderen
die zeggen ‘dit is de mooiste dag van mijn
leven’, bij een groepsgezang in India naast
een boom die het hele dorp stutte en bijj
een rondleiding in het MAS in Antwerpen
waarbij jongeren hun krachtobjecten teken-
den en erover vertelden.

Het taboe rond spiritueel atheisme binnen
de vrijzinnigheid komt voort uit de lange
geschiedenis van verzet tegen religieuze

dogma’s en de wens om wetenschap en
rationaliteit voorop te stellen: het vraagt
om een heroverweging van wat we onder
spiritualiteit verstaan en hoe we die in
een moderne, op kennis gebaseerde
samenleving kunnen integreren

Ik geloof in de kracht van bezinning, medita-
tie en kritisch denken. Overgangsmomenten
waar samenhorigheid, bezieling, passie en
liefde aan te pas komen, raken mij diep. Ik
ben ontroerd door kunst, muziek, erfgoed,
bergen en natuur. De natuur kan me bij-
voorbeeld verrassen in mijn moestuin en me
vervullen met dankbaarheid voor het leven.
Ik kan ook ontroerd raken door stoeten,
fakkeltochten, rituelen en plechtigheden.
Z0 heb ik voor mijn dochters een speciaal
lentefeest georganiseerd dat bij hen en de
familie nog lang nazinderde. Het deed hen
met verwondering stilstaan bij die bijzondere
levensfase.

Na het lezen van het boek Goddeloos:
waarom we atheisme nodig hebben van
Stine Jensen, filosoof en bekroond met de
prijs ‘Atheist van het jaar 2024, kan ik met
zekerheid stellen dat ik wil pleiten voor wat
Zij een baldadig en teder atheisme noemt,
een nieuwe vorm van spiritueel atheisme.
Over die tedere dimensie schrijft ze: “Dat
inzicht verruimt je denken en maakt het
mogelijk om ook de samenwerking met
gelovigen vaker op te zoeken en daar lol
in te hebben; immers, de atheist is vaak
gepreoccupeerd met dezelfde zaken als
de theist: zingeving, god(deloosheid), het
goede en het kwade, de rol van het esthe-
tische en cultuur.” Zij heeft “eigenlijk geen
taboe, een heel enkele keer wat hoon”

ervaren. “De term opent zelfs wat deuren
naar mensen die atheisme associéren met
iets hards en kils. Maar niet gelovig zijn.”
Naast die tederheid heb je ook baldadigheid
nodig, aldus Jensen, “omdat er nog altijd
veel wanpraktijken plaatsvinden in naam van
God.” En ze preciseert: “Als atheist moet je
opkomen voor het recht om niet te geloven,
want dat is niet gegarandeerd.”

Spirituele zorgverleners

Als we filosoof Leo Apostel volgen, de
grondlegger van het begrip ‘spiritueel
atheisme’, hoeft dat geen negatieve
connotatie te dragen, maar gaat het
over verwondering, de aandacht buiten
jezelf plaatsen en een verruiming van het
bewustzijn door stilte, meditatie en zonder
dogma’s. Karen Frangois, hoogleraar filosofie
aan de Vrije Universiteit Brussel, geeft aan
dat Leo Apostel een denkkader heeft willen
bieden waarin ook vrijzinnigen zich voor een
verruimde belevingservaring kunnen vinden.

Wellicht doet de term te veel aan esote-
rie denken, maar dat hoeft niet zo te zijn.
Misschien is het zoeken naar een betere term
voor die strekking, want daar wringt het bij
sommige vrijzinnigen. Het woord ‘spiritueel’
doet aan ‘religiositeit’ denken en dat wil men
vermijden. Terwijl het gaat om een existenti-
ele bezinning op jezelf en de wereld zonder
godsbeeld.

Dossier deMens.nu Magazine |

© United Archives / WHA, Germany

25



© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

Dat onderwerp komt ook regelmatig aan bod
in gesprekken met vrijzinnig humanistische
consulenten in de huizenvandeMens. Voor
de meesten van hen is existentiéle expertise
hét uitgangspunt van hun dagelijks werk. In
2024 organiseerden ze een studiedag rond
het thema ‘spiritueel atheisme’ om het taboe
te doorbreken, hoewel ze aangeven in de
praktijk zelf geen taboe meer te ondervinden.
Een eerdere studiedag over spiritualiteit, in
2007, leidde tot het boek De kunst buiten het
zelf te treden: naar een spiritueel atheisme
met bijdragen van onder anderen Gily Coene,
Jean Paul Van Bendegem, Eddy Borms en
Daniel Acke.

Vrijzinnig humanistische consulenten hel-
pen anderen als spirituele zorgverleners bij
plechtigheden en zingevingsgesprekken,
net zoals moreel consulenten in gevange-
nissen, ziekenhuizen, woonzorgcentra en bij
Defensie ook doen. Samen met de andere
levensbeschouwingen geven ze op die
manier betekenis aan ieders levensvragen.
De leuze ‘ken jezelf’ werd al in de Griekse
oudheid gebruikt. ‘Kom tot jezelf’ zijn dan

weer woorden die je tegenwoordig in de
happy business tegenkomt, in zelfhulpboe-
ken, bij retraites, coaching allerhande en
therapieén. Heel wat mensen zoeken morele
steun bij de uitdagingen van het leven en de
dood. Ze vinden niet altijd hun weg naar
de vrijzinnigheid. Misschien rust daar nog
een taboe op? Het atheisme en het vrijzinnig
humanisme geven nochtans, net als religies
en godsdiensten, betekenis, zin en woorden
aan het moeilijk uitspreekbare. Is dat niet de
essentie van een levensbeschouwing? Het
doet ons nadenken over welke zingevende
kaders er voor niet-gelovigen zijn. Welke
rituelen en gebruiken zijn er voor de atheist?

Achter het taboe

Het taboe op het begrip ‘spiritueel atheisme’
berust op het gegeven dat spiritualiteit vaak
met het verlaten van rationaliteit, weten-
schap en ethiek wordt geassocieerd.
Vrijzinnig humanisten benadrukken het
wetenschappelijk denken, het bewijs en
het menselijk vermogen om betekenis te
scheppen in een wereld die geen inherente
goddelijke bestemming heeft. Spiritualiteit

associéren ze met een geloof in het boven-
natuurlijke. Die visie zorgt ervoor dat heel
wat vrijzinnige denkers zich ongemakkelijk
voelen bij de gedachte dat spiritualiteit en
atheisme verenigbaar kunnen zijn. Evenwel
Zijn sommige vrijzinnigen ook vrijmetselaars
en behoren ze tot een loge, een vereniging
van ‘spirituele bouwvakkers’, rijk aan ritue-
len en symboliek.

Er kan ook de angst voor het verlies van
gemeenschappelijke grond zijn. Sommige
vrijzinnige gemeenschappen delen de over-
tuiging dat spiritualiteit, als die al bestaat,
noodzakelijkerwijs rationeel en gestoeld
op wetenschap en ethiek moet zijn. Het
idee dat spiritualiteit los van een georga-
niseerd systeem van geloof kan bestaan,
kan als een bedreiging voor de identiteit
van de gemeenschap zelf worden gezien.
Vrijzinnigen die stevige kritiek op religie
en mysticisme hebben, kunnen spiritueel
atheisme als een soort terugkeer naar de
vage en onzekere gebieden van religieuze
ervaring beschouwen, iets wat ze liever ver-
mijden.

deMens.nu Magazine Dossier



Spiritueel atheisme kan een

brug slaan tussen verschillende
wereldbeschouwingen: in een tijd waarin
de wereld steeds meer gepolariseerd
raakt, biedt het de mogelijkheid om
gemeenschappelijke menselijke waarden
te vinden zonder dat men het rationalisme
of de wetenschap hoeft los te laten

Een weg naar verbinding

Toch heeft het spiritueel atheisme veel te bie-
den aan de bredere vrijzinnig humanistische
gemeenschap. Het geeft de mogelijkheid
om een dieper gevoel van verbinding te
ervaren. Het moedigt mensen aan om hun
eigen betekenis te zoeken in het leven en
de wereld om hen heen, wat tot een grotere
mate van zelfreflectie en persoonlijke groei
kan leiden. Dat kan bijzonder waardevol zijn
voor mensen die zich niet met traditionele
religies willen identificeren, maar wel naar
een vorm van spiritualiteit verlangen die hen
helpt om met het grotere geheel van het
bestaan om te gaan.

Een spiritueel atheisme doet geen afbreuk
aan de atheistische strijd van secularisering
en neutraliteit. Ook voor het wetenschappe-
lik denken staat de deur open, want er zin
recente onderzoeken op het gebied van tiid en
ruimte, van kwantumfysica en andere discipli-
nes die het immateriéle bestuderen. Hoe staat
de academische (westerse) wereld tegenover
de Chinese geneeskunde en begrippen als
‘chi’, levensenergie en energetisch bewust-
zijn? Nick Jankel, auteur van Spiritual Atheist:
a Quest to Unite Science and Wisdom into a
Radical New Life Philosophy to Thrive in the
Digital Age, verwijst in zijn boek onder meer
naar natuurkundige Roger Penrose en anes-
thesioloog Stuart Hameroff die suggereren dat

de dubbele aspecten van spiritueel atheisme
- materie en bewustzijin - op kwantumniveau
‘verstrengeld’ zouden kunnen zijn in zoge-
noemde microtubuli, Kleine eiwitstructuren in
de zenuwcellen in de hersenen.

Spiritueel atheisme kan ook een brug slaan
tussen verschillende wereldbeschouwin-
gen. In plaats van de kloof tussen religie
en wetenschap te verdiepen, kan het ertoe
bijdragen om beide te verzoenen op een
manier die ruimte geeft aan persoonlijke
ervaring en collectieve verantwoordelijkheid.
In een tijd waarin de wereld steeds meer
gepolariseerd raakt, biedt het de mogelijk-
heid om gemeenschappelijke menselijke
waarden te vinden zonder dat men het
rationalisme of de wetenschap hoeft los te
laten.

Grenzen verleggen

Vrijzinnig humanisten kijken doorgaans met
een open blik naar andere levensbeschou-
wingen en religies. Dat is het uitgangspunt
van auteur Sander Herremans geweest in
ziin boek De gelovige atheist. Als leerkracht
niet-confessionele zedenleer ziet hij hoe
leerlingen met elkaar in een interlevensbe-
schouwelijke dialoog gaan en hoe religies
ons kunnen helpen om te leren stilstaan,
om te kijken naar waar we mee bezig zijn.
Volgens hem waren Boeddha, Mohammed

en Jezus progressieve rebellen die kritisch
naar het onrecht in de maatschappij keken.
Ze gingen tegen de dogma’s van hun tijd in
en zorgden voor een positieve verandering.
Het woord ‘geloven’ plaatst hij in een breder
(taalkundig) perspectief. Hij werd uitgeno-
digd voor lezingen en workshops in heel
Vlaanderen, maar ondervond weinig steun
en weerklank binnen de georganiseerde vrij-
zinnigheid. Die schrok ervoor terug om hem
uit te nodigen.

Het taboe rond spiritueel atheisme bin-
nen de vrijzinnigheid is dus een complex
fenomeen. Het komt voort uit de lange
geschiedenis van verzet tegen religieuze
dogma’s en de wens om wetenschap en
rationaliteit voorop te stellen. Toch ligt hier
een interessante kans voor de vrijzinnig
humanistische gemeenschap, door een
manier van spiritualiteit voor te stellen die
niet afhankelijk is van bovennatuurlijke
overtuigingen. Het vraagt om een her-
overweging van wat we onder spiritualiteit
verstaan en hoe we die in een moderne,
op kennis gebaseerde samenleving kunnen
integreren. Het is een uitnodiging om niet
alleen de grenzen van het atheisme, maar
ook die van de spiritualiteit zelf te verleg-
gen.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Johan De Moor

27



28

© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

Praten helpt echt, luisteren ook
Op gesprek gaan, een afbrokkelend taboe?

De schaamte overwinnen

Je zit niet helemaal goed in je vel door bij-
voorbeeld je werk-, school- of thuissituatie.
Je hebt het gevoel dat je hulp nodig hebt
om wat er ook speelt te doorbreken of er op
een of andere manier mee te leren omgaan.
Je beseft dat hulp nodig is, dat je er alleen
niet uitkomt, maar toch blijft het moeilijk om

Hulp zoeken voor mentale klachten doen we tegenwoordig al iets gemakkelijker, maar er open
en bloot over praten, blijkt vaak nog taboe te zijn; en dat is jammer, want onderzoek toont aan

dat één persoon op drie ooit met psychische problemen te maken krijgt

isschien komt het volgende je bekend voor?

Je zit met iets waar je zelf niet uit raakt. Erover

praten zou helpen, alleen durf je die stap niet zo
goed te zetten. Want wat zullen ‘ze’ wel niet denken als ze weten
dat je naar een psycholoog gaat? Nochtans helpt een open en
eerlijk gesprek om taboes rond mentaal welzijn te doorbreken,
om begrip te creéren en om steun in je omgeving te vinden.
Praten kan het begin van je mentale herstel zijn.

de stap naar de hulpverlening te zetten. En
eenmaal die hindernis genomen, durf je er
vaak niet openlijk voor uit te komen.

Hulp zoeken doen we de laatste jaren al iets
gemakkelijker, maar er open en bloot over
praten, blijkt vaak nog taboe te zijn. En dat
is jammer, want onderzoek toont aan dat

Veerle Magits

€én persoon op drie ooit met psychische
problemen te maken krijgt.

Waarom durven we daar nauwelijks voor
uitkomen? Waarom lijkt hulp zoeken voor
je mentale welzijn toch net dat tikkeltje
moeilijker dan advies vragen voor om het
even welk ander medisch probleem? Het

| deMens.nu Magazine Dossier



antwoord op die vraag is eenvoudig: omdat
een psychisch probleem niet zichtbaar is.
Wanneer je een verkoudheid hebt, dan is
dat duidelijk te merken aan je nies- en snot-
tergedrag. Wanneer je je arm breekt, dan
heb je daar letterlijk zwart op wit bewijs van
via een radiografie en het gipsverband rond
je arm. Mensen zién dat er iets met je aan
de hand is, er is ‘bewijs’. Wanneer je met
een burn-out of een depressie kampt, dan is
dat uiterlijk niet aan je te merken. Er is geen

de gevolgen van ondervindt.

Net omdat het niet zichtbaar is, zorgt dat er bij
heel wat mensen voor dat het moeilijk is om
aan te geven hoe ze zich echt voelen. Vaak
heerst er schaamte of vrezen ze reacties van
anderen, in de trant van ‘ze gaan denken dat
ik gek ben als ik zeg dat ik naar een psycho-
loog ga’. Met als gevolg dat ze hun besognes
niet durven te delen met een buitenstaander,
met iemand van hun familie of met een van
hun vrienden, want ‘die ga je toch niet zomaar
met je probleem lastigvallen’.

Toch zijn het net die mensen die een rol
van betekenis bij het herstelproces kunnen
spelen. Het is immers van belang dat je met
je probleem bij iemand terechtkan die je
vertrouwt. Sommige mensen hebben er mis-
schien voldoende aan om eens te ventileren
tijdens een babbel met een vriend of vriendin.
Bij anderen zit het probleem dieper en dient
er andere hulp gezocht te worden. Een psy-

choloog kan dan een duwtje in de rug geven,
nieuwe inzichten bijbrengen en verandering
teweegbrengen, vanuit een niet-betrokken
situatie. Of wanneer de psychische proble-
men het vereisen, kan ook de hulp van een
psychiater, een arts, nodig zijn.

Naar meer openheid

De laatste jaren is het steeds meer sociaal
aanvaard om psychologische hulp te zoeken
en te krijgen. Het taboe om bij een psycho-
loog op gesprek te gaan, is sterk afgenomen
en bij heel wat psychologen zijn er onder-
tussen (lange) wachtlijsten. Al speelt de
terugbetaling door de ziekenfondsen daar
waarschijnlijk wel een zekere rol in. Hoe dan
ook is dat een stap in de goede richting.

Ook wat betreft de openheid over en het
bespreekbaar maken van ons mentale
welzijn, werd er een sprong voorwaarts
gemaakt. Een van de factoren die daartoe
heeft bijgedragen, zijn de sociale media.

Het valt niet te ontkennen dat we, wanneer
we op sociale media scrollen, al te vaak
een perfect en ideaal beeld voorgescho-
teld krijgen. Gelukkig zijn er ondertussen
al heel wat bekende en minder bekende
mensen overgestapt naar het brengen van
‘echte’ verhalen en getuigenissen, ook over
hun mentale welzijn. Door hun relaas op
Instagram, Snapchat, TikTok ... te delen,
trachten ze anderen die met dezelfde issues
kampen of worstelen, te inspireren en op die

manier het taboe rond psychische proble-
men te doorbreken.

In 2020 maakte het weekblad Flair in een
artikel melding van zo’n negentien interna-
tionale bekendheden die met hun mentale
problemen naar buiten traden. Zo hadden
ze het over Lady Gaga die aan PTSS, een
posttraumatische stressstoornis, lijdt als
gevolg van een verkrachting op negen-
tienjarige leeftijd. Daardoor worstelt de
zangeres al haar hele leven met angst en
depressie. Door er openhartig over te pra-
ten, wil ze dat jonge mensen weten dat ze
niet alleen zijn met hun gevoelens. Shawn
Mendes zingt in zijn hit In My Blood dan
weer over zijn angststoornis. Daarmee naar
buiten treden was een van de engste, maar
tegelijk belangrijkste onthullingen die hij ooit
heeft gedaan. Actrice en zangeres Selena
Gomez nam in 2017 wat tijd voor zichzelf
om zich op haar angstproblemen te con-
centreren. Die angst, de paniekaanvallen
en haar depressie bleken bijwerkingen te
zijn van de ziekte lupus die bij haar werd
vastgesteld. In 2020 kreeg ze ook de diag-
nose bipolaire stoornis. Daarvoor ging ze in
therapie, waardoor ze zichzelf beter leerde
kennen, wat haar dan weer hielp om haar
problemen beter te begrijpen.

Het nut van voorbeeldfiguren

Uiteraard zijn het niet alleen internationale
celebrity’s die openlijk voor hun mentale
problemen uitkomen. Ook een aantal BV’s

Dossier deMens.nu Magazine

29



© A.PAES / Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

is er openhartig over. Zo gebruikt Selah Sue
haar muziek als een manier om haar psy-
chische problemen met het grote publiek te
delen. In haar nummer Pills uit 2022 zingt ze
over haar ervaringen met antidepressiva en
het afbouwen van haar medicatie. Actrice
en schrijfster Leen Dendievel heeft het in
haar boek Asem over haar paniekaanvallen.
Ze neemt de lezer mee in haar eigen proces
en vertelt hoe ze daar sterker is uitgekomen.
Sinds 2021 gaat ze in scholen over mentale
gezondheid spreken, iets wat door de jon-
geren enorm wordt geapprecieerd.

Daarnaast wordt er ook op andere manie-
ren aandacht aan mentale gezondheid
besteed. Zo maakte comedian Philippe
Geubels in 2018 in de eerste reeks van het
VRT-televisieprogramma Taboe een afle-
vering over mensen met een psychische
kwetsbaarheid.

Jongeren hebben op verschillende gebie-
den voorbeeldfiguren, dus waarom niet op
het vlak van mentale gezondheid. Door er
openlijk over te praten, normaliseren die

rolmodellen de gesprekken erover en ver-
groten ze de bewustwording dat iedereen,
ongeacht leeftijd, geslacht of achtergrond,
kan te maken krijgen met uitdagingen op
het gebied van mentale gezondheid.

Ondersteunende initiatieven

Niet alleen sociale media en getuigenis-
sen van bekende personen dragen bij aan
het bespreekbaar maken van mentale
gezondheid bij het brede publiek. Sinds
2004 worden in Vlaanderen informatieve en
taboedoorbrekende campagnes rond men-
tale gezondheid en psychische problemen
door de organisatie Te Gek!? opgezet. Die
campagnes hebben tot doel het taboe te
doorbreken en het belang van praten over
mentale gezondheid onder de aandacht te
brengen. De organisatie krijgt daarbij hulp
van een peter en een meter, namelijk muzi-
kanten Guy Swinnen en Selah Sue. Maar Te
Gek!? laat ook andere BV'’s en artiesten over
hun eigen kwetsbaarheid vertellen.

In de podcast Durven mensen het tegen-
woordig zeggen als ze naar een psycholoog

gaan? van de Universiteit van Vlaanderen,
opgenomen in november 2024, gaat pre-
sentator Koen Fillet in gesprek met Inez
Germeys, psycholoog en hoogleraar psy-
chiatrie aan de KU Leuven. Zij stelt dat
“onderzoek aantoont dat veertig procent van
de bevolking zelf te kampen heeft met een
psychische aandoening en dat tachtig pro-
cent van de mensen iemand in zijn omgeving
kent die worstelt met een psychische aan-
doening. Hallucinante cijfers die het belang
van mentale gezondheid benadrukken.
Toch bilijft er een zekere terughoudendheid
bestaan om er openlijk over te spreken, het
lijkt af te hangen van de problematiek. Burn-
out en depressie zorgen voor een zekere
herkenbaarheid; psychose, zelfverwonding
en zelfmoordgedachten zorgen meer voor
angst, oordeel en onbegrip.”

Professor Germeys benadrukt bovendien in
die podcast dat het normaliseren van praten
over mentaal welzijn essentieel is om het
stigma te verminderen, naast het belang van
educatie en voorlichting, empathie en begrip,
en een ondersteunende maatschappij.

Wanneer bekende mensen en rolmodellen en celebrity’s, zoals singer-songwriter Selah Sue,
openlijk over hun mentale problemen praten, vergroten ze de bewustwording dat iedereen,
ongeacht leeftijd, geslacht of achtergrond, kan te maken krijgen met uitdagingen op het gebied
van mentale gezondheid

| deMens.nu Magazine Dossier



Er is behoefte aan een cultuur waarin het
bespreken van psychische problemen net
z0 gewoon wordt als het praten over fysieke
gezondheid. Dat vereist inspanningen
op verschillende niveaus, zoals in het
onderwijs, op werkplekken en in de bredere
samenleving.

Psychische aandoeningen hebben immers
een enorme impact op onze maatschappij
(naast de impact op de persoon zelf en de
familie), zo toont onderzoek van Sciensano
aan. Helaas is de financiering van het
wetenschappelijk onderzoek en van de zorg
niet in verhouding. Met andere woorden, er
zijn veel te weinig middelen. Eveneens van
belang is dat de hulp toegankelijk én laag-
drempelig is, zodat iedereen die het nodig
heeft, de juiste ondersteuning kan krijgen,
maar zeker ook kan vinden.

Een van de plekken waar je terechtkan
voor een ondersteunend gesprek, is het
huisvandeMens, overal in Vlaanderen en
Brussel. Volwassenen en jongeren vanaf
zestien jaar kunnen er kosteloos aankloppen
voor een individueel begeleidingsgesprek, een

luisterend oor. Daarnaast worden er in heel wat
huizenvandeMens praatgroepen rond bepaalde
thema’s en/of voor lotgenoten ingericht. Bij
SOS Nuchterheid vind je dan weer specifieke
ondersteuning en begeleiding bij verslavingen,
zoals alcohol, drugs, pillen, gokken ... In heel
wat regio’s kan je er terecht om met lotgenoten
te praten en om informatie en steun te vinden.

Tips om het taboe te doorbreken
Vragen wij wel voldoende aan elkaar hoe
het gaat? Hoe het écht gaat? En luis-
teren wij ook echt naar het antwoord?
Aandachtig luisteren en erkenning geven
wanneer iemand met problemen bij je komt
aankloppen, kunnen soms al voldoende
zijn om die persoon er weer bovenop te
helpen. Het is in zo’'n geval zeer waarde-
vol om eerlik te zeggen: “Ik weet niet wat
ik moet zeggen, maar ik ben er voor je.”
In eerste instantie wil die persoon dat er
gewoon iemand een luisterend oor biedt,
steun geeft en begrip toont. Je hoeft niet
meteen een oplossing te zoeken.

Hoe voer je nu zo’n gesprek? Hoe reageer
je als iemand je iets vertelt? Of hoe begin

je zelf een gesprek over je innerlijke wor-
stelingen?

Wanneer je zelf het gesprek over je pro-
bleem wil aangaan, praat dan met iemand
die je vertrouwt - een ouder, broer, zus,
familielid, vriend, vriendin, vertrouwens-
persoon ... Neem de tijd om je verhaal te
doen in een rustige omgeving waar je je op
je gemak voelt. Geef aan dat je het best wel
spannend of moeilijk vindt om je zo open
te stellen. Bepaal je eigen grenzen en denk
vooraf al even na over wat je wil delen (en
wat niet). Geef ook duidelijk aan wat je van
de ander verwacht.

Wil je graag een luisterend oor bieden aan
iemand die het gesprek met je wil aangaan?
Geef dan aan dat je er bent voor die persoon.
Stel open vragen, zodat je de ander de ruimte
geeft om zelf te bepalen waar die het over wil
hebben en wat die wel of niet kwijt wil. Neem
een open houding aan, toon begrip, oordeel
niet en vraag gerust door, maar met respect
voor de grenzen van de ander.

Dossier deMens.nu Magazine

© Shutterstock.com

31



Wel of geen kinderen?

© Shutterstock.com

Mensen beslissen steeds vaker om na hun dertigste kinderen te krijgen, ook kiezen meer
mensen voor een leven zonder kinderen: waar kinderen krijgen ooit als een sociale plicht werd
gezien, daar is nu plaats voor een individuele keuze

anuit tram drie zwaai ik de twintigers op perron

twee uit. Rondom mij zie ik veel jonge gezinnen, een
groep workaholics die met een burn-out flirt, een
hoop dartelende flierefluiters en een enkele bijna-veertiger die de
vaart probeert tegen te houden. En om de hoek loert de conducteur
die hen weldra bij de kraag zal vatten om hen perron vier op te
werpen. Eén ding brengt ons allen samen: het spoor dat naar
vraagtekens leidt. En de onvermijdelijke vraag: wat met kinderen?

Laure Lytens

32 | deMens.nu Magazine Dossier



Tijd voor zelfreflectie

Het is zoals die grap van de twee zandkor-
rels die door de woestijin lopen. “Help,” zegt
de ene tegen de andere, “we zijn omsingeld!”
Z0 lijkt het soms ook met baby’s. Als ik om
mij heen kijk, zie ik veel koppels aan kinderen
beginnen of hoor ik ze hun kinderwens uitspre-
ken. Spontaan ontstaan er zelfreflecties. Wil ik
kinderen’? Wanneer moet ik dat weten? En wat
betekent dat voor mij als ik geen relatie heb en
nog geen beslissing heb genomen?

Wanneer het getal drie vooraan staat, hoeft
er volgens mijn gynaecoloog nog niet gepa-
nikeerd te worden. Mensen beslissen steeds
vaker om na hun dertigste kinderen te krijgen.
Ook kiezen meer mensen voor een leven
zonder kinderen. Het taboe om uit vrije keuze
kinderloos te zijn, wordt alsmaar vaker door-
broken. Waar kinderen krijgen ooit als een
sociale plicht werd gezien, daar is nu plaats
voor een individuele keuze.

Een blik op het bevolkingsregister

Uit het bevolkingsregister blijkt dat het geboor-
tecijfer in Belgié daalt. Sinds 2010 is het met
bijna zestien procent gedaald, maar die trend
is al eerder ingezet. Wanneer we 2025 verge-
liken met het jaar 1900, is het geboortecijfer
bijna gehalveerd. En dat terwijl het aantal
Belgen bijna verdubbeld is ten opzichte van
toen. Statbel, het Belgische statistiekbureau,
wijt dat aan een combinatie van factoren. Het
dalende geboortecijfer is te verklaren door de
vergrijzing, door het feit dat mensen op steeds
latere leeftijd kinderen krijgen, door de stijging
van het aantal hooggeschoolden en door de
toenemende economische onzekerheid bij
jonge mensen. De afgelopen twintig jaar is
migratie de belangrijkste motor van de bevol-
kingsgroei.

Nu mensen later kinderen krijgen, speelt leeftijd
in sociale zin minder een rol. Dat ervaar ik zelf
ook, nu ik dertig ben. En toch voel ik een span-
ningsveld. Het is niet zozeer de sociale druk
die mij persoonlijk zorgen baart. Wel plaagt
mij het besef dat een biologische klok geen
uitvinding is zoals de gloeilamp. Een kind groeit
in de baarmoeder uit een bevruchte eicel die
aan celdeling doet. Hoe ouder de eicellen, hoe
moeilijker de celdeling verloopt. Dat verhoogt
de kans op miskramen en afwijkingen. Dankzij
de ontwikkeling van onze geneeskunde leven

we met z'n allen langer, maar onze vruchtbare
periode evolueert niet zo snel mee.

Een persoonlijke keuze

De huidige geneeskunde staat ons toe om
bewust kinderloos te zijn, met behulp van
verschillende anticonceptiemethoden. Wie
doelbewust geen kinderen wenst, heeft veel
mogelijkheden om ouderschap te voorkomen.

De andere keuze kent ook een plan B. Als
spontaan zwanger raken niet lukt, betekent
het niet meteen dat je onvruchtbaar bent.
Koppels of alleenstaanden kunnen bij een
fertiliteitscentrum aankloppen voor een vrucht-
baarheidsbehandeling. Er bestaan verschillende
behandelingen, waarvan in-vitrofertilisatie (ivf) en
intracytoplasmatische sperma-injectie (icsi) er
maar enkele ziin. Dat is toch wat mijn gynae-
coloog mij telkens verzekert: “Oh, maar wij
hebben nog een hele trukendoos indien het
niet meteen vanzelf lukt. Ik zou me er nu nog
geen zorgen over maken.”

Op goed vertrouwen

Onze maatschappij vertrouwt sterk op medi-
sche kennis en artsen. In die zin dat mensen
bepaalde verwachtingen van de geneeskun-
dige mogelijkheden hebben. Er heerst een
soort vanzelfsprekendheid. Als dertiger kan
ik me bijvoorbeeld geen tijd meer inbeelden
waarin anticonceptie en abortus niet mogelijk
zijn.

Onze geneeskunde staat zo ver dat het soms
op toveren kan lijken. We verwachten dat elke
kwaal een oorzaak kent die door een arts of
medisch team kan worden opgespoord. Vijf
dagen pillen slikken, bij wijze van spreken, en
nadien kunnen we de normaliteit weer aan-
vatten.

En dan worden we af en toe toch met beide
benen op de grond gezet, want geneeskunde
is geen toverkunst. Artsen trachten te onder-
zoeken en genezen, maar zijn noch alwetend
noch aimachtig. Want niet iedereen die kinde-
ren wenst, krijgt goed nieuws.

Onvervulde kinderwens

Het proces om bewust niet zwanger te
worden, is makkelijker dan dat om bewust
kinderen te krijgen. Sommige mensen krij-
gen zelfs te horen dat hun onvruchtbaarheid

onomkeerbaar is. Hun hele leven geloofden ze
in de keuze die ze feitelijk nooit hadden.

Een kinderwens start zelden op de dag van
de eerste poging. Er gaan overwegingen
aan vooraf. Zou ik wel of zou ik niet? Is mijn
wens zo groot dat ik voor de rest van mijn
leven verantwoordelijk wil zijn voor een ander
mensenleven? Het is een proces dat moet
rijpen. En als je na al die vragen en overwe-
gingen besluit om ervoor te gaan, dan komt
de klap zwaar aan als het keer op keer mislukt.
Kinderen krijgen, de bestaansverzekering van
de menselijke soort, blijkt ineens niet ‘de nor-
maalste zaak van de wereld’ te zijin. Hoe ga je
om met het verlies van een van de grootste
dromen in je leven?

Er wordt te weinig geapplaudisseerd voor
mensen die de kracht vinden om hun dromen
een nieuwe invulling te geven. Een droom ver-
liezen kan zeer pijnlik zijn en het vergt moed
om je voor nieuwe perspectieven open te
stellen. Maar eerst moet er ruimte zijn om te
rouwen, Op je eigen manier. ledereen heeft het
recht om zulke pijnlike ervaringen intern te ver-
werken. En tegelik heeft iedereen het recht om
het taboe te doorbreken en te praten over wat
ze verloren.

Keuze bevriezen

Zelfs na het neerschrijven van deze overdenkin-
gen voel ik schroom om over het onderwerp te
praten. Dit intern beleven bracht me niet echt
rust. Die kwam er pas toen ik erover begon te
praten. Op de vraag of ik een kinderwens heb,
weet ik nooit helemaal wat te zeggen. Ik ken
het antwoord nog niet. Op dit moment vraag
ik me eerder af wat het voor mij betekent, geen
relatie en geen uitgesproken wens.

Mannen kunnen tot het einde van hun dagen
procreéren, waardoor de tijd hen biologisch
minder druk oplegt. Sinds enkele jaren bestaat
er een manier voor vrouwen om zichzelf opties
te geven qua vruchtbaarheid. Het proces
waarmee ze hun eicellen voor niet-medische
redenen kunnen laten invriezen, heet ‘social
freezing’. Dat biedt vrouwen een kans om hun
keuze te bevriezen door de tijdsdruk te ver-
lagen. Dat onbeantwoorde vragen nog even
onbeantwoord mogen blijven. We zien wel.

Dossier deMens.nu Magazine

33



Het taboe van de dood
Of de dood van het taboe?

© Shutterstock.com

In een seculiere samenleving krijg je nieuwe vormen van transcendentie: herinneringsdozen
of huisaltaartjes met speciale objecten zijn heel normaal geworden, bijvoorbeeld met de
fotocamera waarmee mama altijd vakantiekiekjes vastlegde

De zon en de dood kan men niet lang recht
aankijken.” Dat is al een eeuw of vier een
populaire uitspraak van schrijver Francois de

La Rochefoucauld. Net zoals de zon te fel is voor onze ogen,
zou de dood te intens zijn voor onze geest. Er is iets van aan.
Comfortabel is het meestal niet om stil te staan bij je eigen einde
of het nakende verlies van anderen. Maar staat ongemak gelijk
aan taboe? ‘Niet weten hoe’ gelijk aan ‘niet mogen’?

Anne-Flor Vanmeenen

34 | deMens.nu Magazine Dossier



Het is erg paradoxaal hoeveel moeite
we nog steeds met de dood hebben en
hoe er tegelijkertijd ontelbare tv-series,
boeken, voordrachten en zelfs beurzen
rond sterven en rouw bestaan, zoals de
uitgebreide rouwbeurs ‘De dood leeft!’

De paradox

Het is moeilijk te verzoenen. Hoe de dood
nog steeds zo’n moeilijk onderwerp is. Hoe
ze eenzaamheid en stilte creéert. Hoe het
thema véél te weinig deel uitmaakt van
opleidingen in de zorg, laat staan daarbui-
ten. Maar ook, hoe de boeken over sterven
en rouw elkaar verdringen. Hoe op televi-
sie de ene reeks na de andere verschijnt,
of het nu rond terminale personen of uit-
vaartondernemers is. Hoe de uitvaart- en
levenseindebeurzen als paddenstoelen uit
de grond schieten. Kan je je dat voorstellen
over andere taboes? Een praatshow rond
incest? Zelfs slachtoffers van incest krijgen
amper spreekruimte, de plegers dus zeker
niet. Of een boek met interessante weetjes
rond kannibalisme? We trekken het in het
belachelijke om een punt te maken natuur-
lijik. De dood is een netelig onderwerp, maar
is het een taboe?

Het is een hele tijd in zwang geweest om
de dood als taboe te benoemen. De dood
was onbespreekbaar en werd, voor zover
mogelijk, compleet genegeerd en wegge-
stopt. Begraafplaatsen verschoven van

[ s R e |

ow i

het centrum naar de rand van de stads-
kern. Stervenden gingen het ziekenhuis
in en daarna het mortuarium. Thuis ster-
ven of opgebaard worden, was compleet
ondenkbaar geworden - ook al hadden we
dat eeuwenlang gedaan. Kinderen wer-
den fabeltjes op de mouw gespeld over
lange reizen of een mysterieus lange slaap.
De dood leek de hete aardappel die nie-
mand kon vasthouden. ‘The pornography
of death’ klonk het in sociologische krin-
gen. Academici en historici werkten druk
aan modellen om de verschuiving naar de
taboestatus te verklaren. Pioniers als Cicely
Saunders, arts en grondlegger van de pal-
liatieve zorg, en Elisabeth Kubler-Ross,
psychiater en stervensbegeleider, streden
intussen voor een zorgzamere omgang met
sterven en rouwen.

Het nieuwe sterven

Dat we grofweg sinds de jaren zestig,
zeventig in een scharniertijdperk zitten, is
absoluut duidelijk. Overgangsperioden zijn
echter deel van een continu proces, aldus
de prikkelende kritiek van socioloog Lyn
Lofland. Dat we op bepaalde momenten

naar nieuwe gebruiken en invalshoeken
moeten zoeken, wijst niet per se op een
taboe. Het is een logisch proces in die zin
dat de veranderingen in de wereld ook ver-
anderingen binnen een doodscultuur met
zich meebrengen. Hoe wij het levenseinde
benaderen, heeft veel te maken met wat
de ‘standaarddood’ binnen een bepaalde
context is.

Hoe wij sterven, is effectief ingrijpend veran-
derd. De maatschappij is veel meer seculier
geworden en dat kleurt onze visie op het
afscheid. Nu is het vaak de identiteit van
de overledene die de vorm van de uitvaart
bepaalt, eerder dan dat er één vast concept
is dat iedereen moet volgen. Troost wordt
steeds minder in een hiernamaals gevon-
den, maar veeleer in het voorbije, geleefde
leven en de betekenis daarvan. De uitvaart
iS nu overigens meer een overgangsritueel
voor de nabestaanden dan voor de dode
zelf. Doodsrituelen zijn eigenlijk rouwrituelen
geworden.

Ook opvattingen over onsterfelijkheid zijn,
hoewel niet verdwenen, sterk van inslag

Dossier deMens.nu Magazine |

© Kim Marivoet

35



36

© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

veranderd. In plaats van op theologische
vormen van onsterfelijkheid ligt de focus
steeds meer op genetische, creatieve en
sociale nalatenschap. Op de sporen die
je achterlaat, zeg maar ‘de steen die je
hebt verlegd’. Dat idee van een ‘postself’,
een (deel van je)zelf dat blijft nadat je bent
verdwenen, is zingevend voor zowel ster-
venden als nabestaanden. In de rouwtheorie
vertaalt zich dat bijvoorbeeld in concepten
als ‘continuing bonds’ (blijvende verbonden-
heid) en ‘linking objects’ (voorwerpen die je
symbolisch met de overledene verbinden).

Dat soort van transcendentie is wellicht
zelden poétischer verbeeld dan in de korte
animatiefim Negative Space van Max Porter
en Ru Kuwahata die maar liefst meer dan
honderdtwintig prijzen won. Een zoon leert
er van zijn vader hoe hij optimaal een reis-
koffer inpakt. lets banaals dat ongelofelijk
betekenisvol blijkt en de vader-zoonband
gaat definiéren. Het wordt iets dat de
zoon tot voorbij de dood zal koesteren en
honoreren. Zo simpel en uniek kan een
‘voortbestaan na de dood’ zijn.

Een langgerekt gebeuren

Religie werd dus een persoonlijke zaak en
domineert niet langer hoe we als maat-
schappij het levenseinde benaderen. Dat
geldt ook voor onze wetgeving of voor het
beleid van zorginstellingen. Die zorginstellin-
gen op zich kenden eveneens een radicale

ontwikkeling. Dat men vroeger vooral thuis
stierf, betekent niet per se dat dat een
bewuste keuze was. Er waren gewoon
weinig ziekenhuizen, laat staan woonzorg-
centra. Door de vooruitgang binnen de
zorg zijn dat nu eenmaal de hedendaagse
plaatsen geworden waar kwetsbare mensen
zich het vaakst bevinden. Dat heeft voor- en
nadelen, maar in elk geval is €én gevolg dat
het levenseinde sterk gebureaucratiseerd,
geprofessionaliseerd en geinstitutionaliseerd
is.

Een ander gevolg van de medische evolu-
ties is dat het sterven nu veel langgerekter
en dus veel minder afgelijnd is dan vroe-
ger. Ben je dood als je hart stopt of als je
hersenen stoppen? Ben je levend, ster-
vend of eigenlijk al min of meer dood als
je alleen nog door machines in leven wordt
gehouden? Was je écht dood als je nog
gereanimeerd kan worden of telt die term
alleen als het niet meer lukt?

We sterven nu ook veel vaker aan langdu-
rige ziekten zoals kanker dan aan acute
infectieziekten. Tel daarbij nog de impact
van vroegdetectie en er ontstaan weer
nieuwe grijze zones waarin je levend maar
ook stervend bent. En dan hebben we
nog niets gezegd over spraakmakende
mogelijkheden als cryogene suspensie (het
invriezen na je dood) of het uploaden van
je brein. De dood wordt steeds meer een

overgangsfase in plaats van een kantelpunt.
De vele mogelikheden die erbij kwamen,
doen nieuwe vragen rijzen en verplichten
ons onze meningen te herzien.

De zoektocht

De ‘vertrouwde’ manier van sterven is bij-
gevolg radicaal veranderd in de loop van
enkele decennia. Geen wonder dat we op
zoek moesten naar nieuwe denkbeelden
en omgangsvormen. De tijdspanne waarin
we sterven is nu veel langer en complexer
geworden. Bovendien bemoeide niemand
er zich vroeger mee, behalve de gees-
telijken. Socioloog Lyn Lofland beschrijft
treffend dat sterven meer improvisatiethea-
ter dan een traditioneel drama is geworden.

We hebben nu de mogelijkheid of noodzaak
ons van alles af te vragen. Wat is waardig
voor mij, waar trek ik de grens? Wie vertel ik
over mijn dood en wanneer? Bereid ik zaken
voor of ga ik net vechten voor mijn leven tot
de laatste snik? Regel ik wilsverklaringen?
Met betrekking tot voorbeelden in de media
tot wie we ons verhouden, zou ik het ook
z0 aanpakken? Ben ik het daarmee eens
of niet? Sterven wordt een soort ‘rol’, met
allerlei keuzes en vragen. Weliswaar met
de uitdrukkelijke kanttekening dat we hier
steeds in grote lijnen spreken. De dood blijft
grillig en onbeheersbaar - niet iedereen krijgt
keuzes en wie ze kreeg, kan ze daarom nog
niet altijld waarmaken ...

deMens.nu Magazine Dossier



We sterven vaker binnen de muren van
een zorginstelling, maar die zijn niet
ingericht als ‘sterfplek’: de palliatieve
beweging verzette bergen om een
aangenamere omgeving te creéren waarin
meer mogelijk is, bijvoorbeeld een speciale
maaltijd of het bezoek van een huisdier

Dezelfde vragen krijgen we niet alleen als
persoon, maar ook als samenleving voor-
geschoteld. Zorginstellingen waren niet
ontworpen als sterfhuis. De beweging
van de palliatieve zorg heeft énorm veel
werk moeten verzetten om een mens-
waardige sterfplek te creéren en/of om
thuiszorg opnieuw mogelijk te maken.
Ook de wetgeving, beleidsvisies, ethische
codes, opleidingen moesten wor-
den herdacht. Boeken, films, cursussen,
lezingen enzovoort werken aan bewust-
making. Organisaties lobbyen en pleiten
voor bepaalde rechten. Denk bijvoorbeeld
aan RWS, Recht op Waardig Sterven, al
actief sinds de jaren tachtig. Of aan LEIF,
LevensEinde InformatieForum, opgericht in
2003. Intussen verschijnen nu ook doula’s
(oorspronkelijk een bevallings- of geboorte-
coach) ten tonele die persoonlijke coaching
en ondersteuning bij het levenseinde bieden.
Rouwgoeroes als psychiater Uus Knops en
psycholoog Manu Keirse bieden educatie
en inspiratie rond omgaan met verlies. Er
beweegt voortdurend van alles.

Als antwoord op de leegte kwam dus een
niet-gestroomlijnde en zeer diverse sociale
beweging op gang. Weliswaar vooral blank
en intellectueel. De nieuwe idealen en
normen die vorm kregen, kaderen binnen
onze huidige context. Medische wetenschap,
educatie en legislatuur zijn manieren om
te ordenen, te kanaliseren, handvaten te

scheppen. Onze manier om de veranderde
dood opnieuw te kunnen begrijpen en
bevatten. Ook therapeutische aspecten
zoals praten en expressie staan hoog
aangeschreven. Denk aan ‘death cafés’,
lotgenotengroepen, de (terechte) aandacht
voor het sociaal-existentiéle luik binnen
palliatieve zorg ... Al kwamen ze organisch
en versnipperd tot stand, langzaam maar
zeker tekenen zich de krijtlijnen van een
nieuwe ideologie en normativiteit af. Een
bezwering van de chaos die niet kon
uitblijven, maar die tegelijk een potentieel
keursliif inhoudt. Wat als je de dood niét wil
accepteren? Of er niét over wil praten? Kan
je ook mislukken in de dood?

Leve het taboe

Om te overtuigen, moet je natuurlijk goede
argumenten hebben. Denkbeelden die moti-
veren en verenigen. En wat werkt beter dan
een gemeenschappelijke vijand? Verschijnt
dus ten tonele, het taboe rond de dood.
Eigenlijk is er veel discussie over dat concept
en is de wetenschappelijke evidentie niet zo
sterk. Maar het concept bekte goed en het
zette aan tot actie. De ontkenning en verdrin-
ging van de dood was niet zozeer een kwestie
van waarheid, maar van bruikbaarheid.

Door een taboe rond de dood te poneren,
kon je daar een nieuwe vaardigheid tegen-
over zetten, een nieuw soort ‘ars moriendi’
of kunst van het sterven. Manieren over hoe

het wél moet of anders kan. Ironisch maar
waar, het idee dat er een taboe op de dood
rust, blijft dus bestaan ‘dankzij’ de bewe-
ging rond sociale dood en niet ‘ondanks’.
Waar het je vroeger een chic, kritisch aura
gaf om met dat taboe te schermen, lijkt het
nu eerder op (goedbedoelde) stemming-
makerij.

Betekent het dan dat het ongemak en
onvermogen om met de dood om te gaan,
verzinsels zijn? Laat dat zeker niet de con-
clusie zijn. De hiaten, de zoektocht, de
valkuilen - ze zijn realiteit. We komen ze in
elk huisvandeMens, maar ook in ons per-
soonlijk leven dagelijks tegen. En toch gloort
er licht aan de horizon. Langzaam maar
zeker vinden we een weg naar een rouw-
en sterfcultuur passend bij de situatie hier
en nu. Met vallen en opstaan.

Een taboe is er niet meer enis er dus wellicht
nooit geweest. Wel een intensief worstelen
en zoeken in een tijdperk waarin leidraden
niet meer toereikend waren en tradities niet
meer adequaat. De wereld is veranderd, de
dood dus ook en dat betekent dat wij mee
moesten veranderen. Een pittige opdracht
waarbij we op onze hoede moeten zijn voor
een té strakke ideologie, maar tegelijk dank
verschuldigd zijn aan de vele kleine en grote
helden binnen die rouwrevolutie.

Dossier deMens.nu Magazine |

© Shutterstock.com

37



De nieuwe preutsheid
Een gezond evenwicht vinden

© Shutterstock.com

Niet alleen in sportclubs kennen we een nieuwe golf van preutsheid, we gedragen ons over
het algemeen veel voorzichtiger als het op publiek naakt aankomt: de alomtegenwoordige
aanwezigheid van de smartphone blijkt daar een grote rol in te spelen

egenwoordig horen en lezen we het wel vaker,

we worden preutser. Terwijl men vroeger in de
sportschool met zijn allen naakt onder de douche
stond, duiken nu steeds vaker aparte hokjes op. Waar in

de jaren zeventig topless zonnebaden een opmars maakte,
blijkt dat fenomeen intussen veelal van de zonnige stranden
verdwenen te zijn. Worden we met zijn allen al jaren preutser?
Wat is er aan de hand?

Dimitri De Smet

38 | deMens.nu Magazine Dossier



Digitalisering

Enkele jaren geleden deed Het Laatste
Nieuws een rondvraag bij viffendertig voet-
balclubs. Daaruit bleek dat heel wat jongeren
niet langer naakt douchen na het sporten,
maar met onder- of zwemkleding aan.
Vooral bij de leeftijdscategorie van elf tot en
met zeventien jaar was die evolutie duidelijk
zichtbaar. De voornaamste redenen daar-
voor volgens de jongeren was angst dat er
foto’s van hen in hun blootje op Snapchat of
Facebook zouden opduiken of omdat hun
ouders niet willen dat ze zich naakt in het
openbaar tonen.

En wat blijkt? Niet alleen in de sportclubs
kennen we een nieuwe golf van preutsheid,
we gedragen ons over het algemeen veel
voorzichtiger als het op publiek naakt aan-
komt. Ook de voorheen populaire publicke
sauna’s kennen een terugval. Het geven van
borstvoeding doen vrouwen vaak niet meer
op publieke plaatsen, onder meer omdat ze
daar regelmatig heel wat vragen over krijgen,
aldus seksuoloog Wim Slabbinck in De och-
tend op Radio 1.

We lijken die ‘nieuwe preutsheid’ steeds
meer te ontwaren in de publieke ruimte, en
de alomtegenwoordige aanwezigheid van de
smartphone en de vergevorderde digitalise-
ring van onze samenleving blijken daar op tal
van manieren een grote rol in te spelen.

Online naakt

Al jaren is de consumptie van porno in
opmars. Zo lazen we in 2021 in De Morgen
dat het pornografische videoplatform
Pornhub wereldwijd een toename van het
aantal dagelijkse bezoekers met elf procent
kende. Volgens onderzoek van de KU Leuven
zou één op de tien mannen zelfs verslaafd
Zijn aan het kijken naar porno. We zagen ook
de sterke opmars van online platformen als
OnlyFans tijdens de coronacrisis. Die vast-
stellingen staan dus in schril contrast met de
toename van de preutsheid in het openbaar.

Maar in hoeverre speelt de digitalisering een
kwalijke rol als het op die nieuwe preutsheid
aankomt? Op sociale media worden we om
de oren geslagen met volmaakte lichamen.
Meer dan ooit zitten jongeren massaal in de
fitness voor de perfecte ‘summerbody’. Om
een idee te geven, momenteel circuleren zo’'n
521 miljoen video’s op TikTok alleen al met

het thema ‘gym’. Maken al die onrealistische
beelden ons onzeker over ons doorsnee
lichaam en durven we het daardoor niet meer
te vertonen?

Cosmetische industrie

Een mogelijk gevolg daarvan en een andere
trend die we online vaststellen, is het norma-
liseren van steeds extremere ingrepen op het
vlak van plastische chirurgie. Influencers zoals
de Kardashians, een Amerikaanse familie van
realitysterren, zorgen voor een stijging in het
aantal plastische ingrepen bij jonge mensen.

Tijdens een interview in De wereld van-
daag op Radio 1 zei plastisch chirurg Jan
Vermeylen, auteur van het boek Fillers zjjn kil-
lers, daar het volgende over: “lk merk dat het
taboe om behandelingen te laten uitvoeren,
helemaal verdwenen is. Plastische chirurgie
is een statussymbool geworden.”

God zit in de lift

Steeds meer jongeren en jongvolwassenen
ruilen yoga, meditatie en ademwerk in voor
het bidden tot God, dat stond vorig jaar dan
weer in Knack te lezen. Op TikTok is ‘catholic
core’ trending: jongeren tonen er hun rozen-
kransen, sluiers en habijten. Soms is het niet
meer dan een modestatement, maar steeds
meer jongeren en volwassenen bekeren zich
ook effectief. Het is evenmin een geheim
dat de nieuwbakken Amerikaanse president
Donald Trump graag met zijn geloof uitpakt.
Z0 bracht hij een eigen uitgave van de Bijbel
op de markt.

We kunnen stellen dat een meer praktise-
rende en gelovige maatschappij ook een
preutsere maatschappij is. In het verleden
deed zich het omgekeerde voor: de seksuele
revolutie in de jaren zeventig liep gelijktijdig
met de ontkerkelijking van onze maatschappij.

Tegenbeweging

Toch zien we online ook vaak bewegingen
verschijnen die tegen die trends ingaan. Zo
is er de #FreeTheNipple Movement die ont-
stond naar aanleiding van een aantal door
Facebook verwijderde topless beelden van
actrice en regisseur Lina Esco. Sterren als
Miley Cyrus, Lena Dunham, Chelsea Handler,
Rihanna en Chrissy Teigen reageerden toen
met het posten van foto’s uit protest tegen
die censuur en tegen het seksualiseren van
het vrouwenlichaam.

Er zijn ook heel wat online én offline initiatieven
rond bodypositivity. Zo hadden verschillende
huizenvandeMens de tentoonstelling No
Babes van fotografe Morgane Gielen over de
vloer. Met haar projecten stelt Gielen de heer-
sende schoonheidsidealen in de maatschappij
in vraag en geeft ze een stem aan mensen die
vaak niet worden gehoord.

Bodypositivity is een maatschappelijke bewe-
ging die streeft naar het accepteren en vieren
van alle lichamen, ongeacht hun vorm, grootte,
kleur of beperkingen. Het gaat erom dat men-
sen zich goed voelen in hun eigen lichaam en
dat er een einde komt aan het veroordelen van
anderen op basis van hun uiterlijk. Hoewel die
beweging niet nieuw is en haar oorsprong in
de jaren zestig kende, zien we vandaag dat ze
meer dan ooit een ingrediént kan zijn tegen het
preutser worden van de maatschappij.

Zijn we met zijn allen preutser geworden? Het
antwoord is zeker niet eenduidig of eenvoudig.
Op vele viakken brengt de digitalisering van
de maatschappij meer naakt met zich mee
dan ooit tevoren. Toch zorgt diezelfde evolutie
tegelijkertijd voor meer preutsheid en onge-
mak bij de gebruiker. Elke vooruitgang brengt
onvermijdelijk ook nieuwe uitdagingen met
zich mee. Het vinden van een gezond even-
wicht lijkt daarbij, zoals wel vaker het geval is,
een zeer belangrijke oefening.

Dossier deMens.nu Magazine

© Shutterstock.com

39



Gender onder vuur

© Michael F. Hiatt / Shutterstock.com

De herverkiezing van de Amerikaanse president Donald Trump geeft een zorgwekkende boost aan
rechts-extremisme wereldwijd, ook in Europa: extreemrechtse partijen wakkeren haat en polarisatie
aan tegenover iedereen die afwijkt van de heteronormatieve standaard

ijldens zijn inauguratie verklaarde de Amerikaanse
president Donald Trump dat er in de Verenigde
Staten alleen mannen en vrouwen zijn. Het
geslacht is louter afhankelijk van de geslachtscellen die men
bij conceptie produceert en is bovendien onveranderlijk, aldus
zijn decreet. Trans personen worden uitgewist, programma'’s die
Igbtqia+-jongeren ondersteunen gaan op de schop en gender is
voortaan een valse ideologie die niet gepromoot mag worden.

Wouter Goemaere

De VS versus de Wetenschap alleen man en vrouw. Louter uitgaan van de  van allerlei seksekenmerken zoals de mate
Dat dit nieuwe beleid de wetenschap miskent, — geslachtscellen bij de conceptie of bevruchting,  waarin men testosteron en oestrogeen pro-
staat buiten kijf. Het gerenommeerde weten-  is problematisch, in de eerste plaats omdat zij  duceert, de chromosomen (XX, XY ...) en de
schappelijke tijdschrift Nature publiceerde in - op dat moment nog niet gevormd zijn. Het uit-  geslachtsorganen. De biologie zal niet plooien
2018 al dat geslacht veel complexer is dan  eindelijke geslacht is een complex samenspel  omdat de president van de VS het anders ziet.

40 | deMens.nu Magazine Dossier



Ondanks dat de nieuwe regering het
belang van gender ontkent, plant ze in
haar onderwijsprogramma een uiterst strikt
genderbeleid. In plaats van vrijheid en
zelfbeschikking voorop te stellen, moeten
jongeren in strakke genderpas lopen. Met
het decreet ‘Ending Radical Indoctrination
in K-12 Schooling’ wil Trump de versprei-
ding van ‘gelijkheids- en gendertheorie’ in
het basis- en secundair onderwijs tegenhou-
den. Scholen die daarover lesgeven, kunnen
fluiten naar hun federale financiering. Het
decreet legt zelfs de basis voor de vervol-
ging van leerkrachten die jongeren in hun
‘sociale transitie’ bijstaan. Sociale transitie
kan bijvoorbeeld inhouden dat een leerling
een nieuwe naam aanneemt (Jane/James),
andere voornaamwoorden gebruikt (hij/haar/
hun) of zich anders kleedt dan ‘normaal’
voor het geboortegeslacht. Jongeren die
met hun genderidentiteit in de knoop liggen,
staan er meer dan ooit alleen voor.

De conservatieve weerstand tegen gender-
diversiteit is niet verrassend. Mensen die
losbreken van de sociale begrenzingen van
hun geslacht, vormen namelijk een gevaar
voor de sociale orde. Al eeuwen houdt de
binaire man-vrouwsplitsing een hiérarchie
in stand. In 2022 verdienen vrouwen in de
VS gemiddeld 18% minder per uur dan
hun mannelijke collega’s, aldus cijfers van

het Pew Research Center. In Europa is dat
12,7% minder en in Belgié een betere, maar
nog steeds significante 5%, zie Statbel, het
Belgische Statistiekbureau. Ook buiten het
werk krijgen normuitdagers vaak met spot en
verzet te maken. Een sterke Algerijnse vrouw
die uitblinkt in het boksen, een trans vrouw
die aan een dartscompetitie voor vrouwen
meedoet, een man die in het weekend als
drag optreedt of een non-binaire persoon,
ze voelen als een bedreiging voor zij die de
binaire standaard gebruiken om aan de top
te blijven.

Extreemrechts in de wereld

De herverkiezing van Trump geeft een
zorgwekkende boost aan rechts-extremisme
wereldwijd. In zijn kielzog neemt hij immers
de vaandeldragers van Big Tech met zich
mee. De eigenaars van Amazon, Meta,
Google, X en Apple kochten zichzelf
een ereplaats bij de inauguratie van de
nieuwe president. Intussen kondigde Meta
al aan dat het zijn samenwerking met
factcheckers stopzet en extreme meningen
en haatdragende taal veel minder zal
modereren. Niet veel later bracht Elon Musk,
eigenaar van X en vurig antitransactivist, een
nazigroet op Trumps inauguratierally. Het
digitale klimaat dreigt op korte tijd immens
op te warmen voor kwetsbare groepen als
de Igbtgia+-gemeenschap.

Die conservatief-reactionaire beweging heeft
ook haar evenknie in Europa. In Polen ver-
klaarde ongeveer een derde van het land
zich tot Igbt-vrije zone onder de vorige rege-
ring. In 2021 voerde premier Viktor Orban
in Hongarije een wet in die het ‘promoten’
van homoseksualiteit verbiedt. Ook het
onderwijs is er gemuilkorfd door een ver-
bod op lesmateriaal dat gender- en seksuele
diversiteit bespreekt. De Hongaarse premier
schuwt daarbij de oorlogsretoriek niet. In
2023 sprak hij over een Igbt+-offensief dat
de christelijke identiteit van Europa bedreigt.
In Italié diende een openbare aanklager,
eveneens in 2023, een verzoek in om het
ouderschap van 33 koppels van hetzelfde
geslacht te schrappen. Extreemrechtse
partijen wakkeren haat en polarisatie aan
tegenover iedereen die afwijkt van de
heteronormatieve standaard.

De reactionaire beweging wordt gestuwd
door een enorme geldmachine. Een uit-
gebreid netwerk van conservatieve en
religieuze organisaties en politici probeert
achter de schermen de publieke opinie
te beinvioeden. Het Europese ‘Tip of the
Iceberg’-rapport bracht voor het eerst een
deel van die financiering in kaart, over de
periode van 2009 tot 2018. Het onderzoek
traceerde geldstromen vanuit Rusland, de
Verenigde Staten en van binnen Europa.

Dossier deMens.nu Magazine

© Ringo Chiu / Shutterstock.com

M



42

© Shutterstock.com

Dossier: Voorbij het taboe

De opstellers van het rapport, het Europees
Parlementair Forum voor Seksuele en
Reproductieve Rechten, identificeerden
117 organisaties waarvan ze er 54 gron-
dig uitspitten. Voor de onderzochte periode
kwam men uit op een totaal van 707,2 mil-
joen dollar die in de strijd tegen seksuele
en reproductieve rechten in Europa werd
ingezet. En dat is volgens de onderzoekers
een uiterst conservatieve schatting. De
beperkte dataset, een gebrek aan transpa-
rantie, onduidelijke financieringsstromen en
niet-financiéle steun verbergen wat er nog
dieper onder de opperviakte schuilt.

Ondertussen in Belgié

Belgié is ook niet immuun voor politieke
beinvloeding, zoals bleek uit de ‘Evras’-
protesten in Franstalig Belgié in 2023. Evras
staat voor éducation a la vie relationnelle,
affective et sexuelle. De regering van
de Franse Gemeenschap, de Federatie
Wallonié-Brussel, besloot om van seksuele
voorlichting een verplicht onderdeel van het
schoolcurriculum te maken, en dat voor
twee uur in het zesde leerjaar en het vierde
middelbaar. Ten behoeve van die lessen
bracht men een (niet-verplichte) Evras-gids
voor opvoeders, begeleiders en leerkrachten
uit. De gids biedt hen handvaten om vragen
van kinderen en jongeren te beantwoorden.
Ook gender en identiteit komen daarin aan
bod. Een leerkracht moet bijvoorbeeld
kunnen uitleggen dat gender en geslacht
niet hetzelfde zijn, dat er ook meisjes zijn

die voetballen of jongens die liever met
een pop spelen, enzovoort. Maar al snel
verspreidde een massa desinformatie
zich als een olievlek over sociale media.
Leerkrachten zouden kinderen leren hoe ze
moeten masturberen of hen aansporen om
van geslacht te veranderen. Dat ontspoorde
in protestmarsen in Brussel en zelfs
brandstichtingen in scholen in Charleroi.
Gelukkig hield de regering voet bij stuk en
kwamen de verplichte lesuren en de gids er.

Het genderdebat kreeg ook een centrale
plaats tijdens de verkiezingen van 2024. In
het VRT-programma Eerste keus vertelde
Tom Van Grieken, voorzitter van Vlaams
Belang, aan een trans jongen dat wan-
neer een man zich als vrouw verkleedt of
omgekeerd, het niet zo erg is dat daarmee
wordt gelachen. Als hij een belachelijk
kostuum aantrekt, zouden ze hem immers
ook uitlachen. De jongen zelf werd daarna
online belaagd tot op het punt dat hij zijn
sociale media moest afsluiten. Op een
andere school vroeg een leerling zich af
of er in de klas Uberhaupt over gender en
geaardheid moet worden gesproken. Een
standpunt dat in ieder geval op bijval van
Vlaams Belang-kopstuk Chris Janssens
kon rekenen. De grote meerderheid van
de leerlingen deelde zijn mening.

Vandaag staat Belgié derde op de Rainbow
Index, een jaarlijkse statistiek die de wet-
telijke bescherming van Igbti+-personen in

49 Europese landen meet, opgemaakt door
ILGA-Europe. Die positie is echter nog geen
garantie voor een inclusieve samenleving.
Getuige de erg verontrustende cijfers over
geweld tegen Igbtgia+-personen. Een bevra-
ging van het UZ Gent en het Transgender
Infopunt uit 2020 biedt ons een nulmeting.
Kort samengevat, meer dan één op drie
respondenten heeft in de twee jaar voor de
bevraging fysiek geweld ervaren. Dat gaat
van trekken, sleuren en duwen tot zware
agressie. Van de bevraagden gaf 93% aan
slachtoffer van verbaal en psychologisch
geweld te zijn geweest. Maar liefst 65% heeft
in dezelfde periode met seksueel geweld te
maken gehad. De impact van dat geweld
blijkt ook uit de prevalentie van zelfmoord-
gedachten: 70% zou daar ooit ernstig over
hebben nagedacht.

Alarmbellen

Wanneer politici zich uitspreken over waar
de wetenschap wel of niet gelijk heeft,
moeten er alarmbellen afgaan. De obses-
sie van extreemrechts om op die manier de
scheiding tussen mannen en vrouwen te
handhaven, duwt een hele groep mensen
die zich daar niet thuis voelt naar de marge.
En net daar worden zij weer kwetsbaar.
Gender als een taboe behandelen, leidt tot
meer uitlachen, meer geweld en uiteindelijk
een verschraling van de realiteit. Want door
het te ontkennen, gaat het niet verdwijnen.

deMens.nu Magazine Dossier



Gezegd

“Taboevoorschriften waren het eerste recht.”
- Sigmund Freud, Oostenrijks-Hongaarse arts, grondlegger van de
psychoanalyse.

“Ik haat privileges en monopolies. Wat niet met de massa gedeeld kan
worden, is voor mij taboe.”
- Mahatma Gandhi, Indiase denker en politicus.

“Het strengst gehandhaafde van alle bekende taboes is het taboe
tegen het weten wie of wat je werkelijk bent achter het masker van je
schijnbaar afgescheiden, onafhankelijke en geisoleerde ego.”
- Alan Watts, Britse filosoof, schrijver en anglicaanse priester.

“Het is waarschijnlik dat taboewoorden in de rechterhersenhelft worden
opgeslagen. Massale beroertes in de linkerhersenhelft of de volledige
chirurgische verwijdering van de linkerhersenhelft kunnen mensen
achterlaten met geen enkel gearticuleerd spraakvermogen, behalve
het vermogen om te vioeken, clichés en songteksten te spuien.”

- Steven Pinker, Canadees-Amerikaanse taalkundige en experimenteel
psycholoog.

“Niets is zo uitdagend als het verbod en het taboe - bedoeld om ons
af te weren, trekt het ons juist aan.”
- Ger Groot, Nederlandse schrijver en filosoof.

“We leven in deze vreemde schizocultuur, waar seks overal in de media
is en je tegelijkertijd niet met je vrienden gaat zitten praten over wat je
gisteravond in bed hebt gedaan. Ondanks de alomtegenwoordigheid
van seks, is het nog steeds een taboe als het om alledaagse
gesprekken gaat.”

- Mary Roach, Amerikaanse journaliste en schrijfster.

Humor

Praten over taboes is niet altijid makkelijk. Humor kan helpen, zo
bewijst comedian Philippe Geubels in het VRT-programma Taboe.

Kan jij met alles lachen? Moet je met alles kunnen lachen? Welke
onderwerpen voelen voor jou ‘taboe’ aan? En hoe kan je dan het
taboe rond die onderwerpen doorbreken?

Oorsprong

Wist je dat het woord ‘taboe’ pas in 1780 in West-Europa in gebruik
is genomen? Het woord stamt uit Polynesi€, waar ‘tapu’ of ‘tabu’
staat voor een religieus verbod op bepaalde plaatsen, voorwerpen,
personen of acties. We vinden het voor het eerst terug in de geschriften
van de Britse ontdekkingsreiziger en cartograaf James Cook.

Bert Goossens en Christophe Van Waerebeke

In de klas

Onderzoeksopdracht: Kies een taboe uit een bepaalde
cultuur of tijdsperiode en onderzoek hoe en waarom
het ontstond, of het nog steeds bestaat, en wat de
gevolgen zijn van het doorbreken ervan.

Debatopdracht: Verdeel de klas in twee groepen en laat
hen debatteren over de stelling: ‘Niet alle taboes moeten
worden doorbroken.” Elke groep bereidt argumenten
voor en verdedigt het standpunt van de groep.

Reflectieopdracht: Beschrijf een taboe dat in je
omgeving speelt, bijvoorbeeld op school, thuis of in
je cultuur. Hoe beinvioedt dat taboe je gedrag en het
gedrag van mensen uit je buurt? Vind je dat het taboe
behouden of doorbroken moet worden? Waarom?

Bevrijding

Wist je dat de opvatting om ons in het Westen van
taboes te bevrijden, pas in de jaren zestig en zeventig
van de negentiende eeuw in zwang raakte? In die
tijd werd opgeroepen tot het verwerpen van taboes,
vanuit het idee om het individu te bevrijden van de
onderdrukkende samenleving. Twee protagonisten

daarvan waren John Stuart Mill met zijn liberalisme en
Sigmund Freud met zijn psychoanalytische ideeén.

John Stuart Mill thematiseerde de sociale dwang die
uitgaat van de heersende denkbeelden en gevoelens
eerder dan via politieke onderdrukking, en hield een
pleidooi voor individuele vrijheid en ontplooiing.

Sigmund Freud waarschuwde voor een teveel aan
taboes in een samenleving, wat bij mensen tot neuroses
kan leiden. Om taboes te doorbreken verwees Freud
naar de sublimerende kracht van dromen, humor en
fantasieén.

Lees meer in Over vrijheid uit 1869 van John Stuart
Mill en in Totem en taboe uit 1912 van Sigmund Freud.

Dossier deMens.nu Magazine

43



KAN EEN
DEMOCRATISCH
VERKOZEN
REGERINGSLEIDER

EISEN STELLEN
AAN DE MEDIA VAN
ZIJN LAND?

Al sinds 2015 maakt Difference Day jaarlijks voor een breed publiek de stand
van zaken op inzake vrijheid van pers en van meningsuiting. Telkens aan de
hand van boeiende debatten, panelgesprekken en screenings. Telkens met

journalisten en professionals uit de mediawereld. En telkens in Bozar. Dit jaar

meer bepaald op vrijdag 2 mei, van 12 tot 19 uur. U wordt verwacht.

DIFFERENCE WORLD PRESS Steun de vrijheid van pers en FZitanE
MAY FREEDOM DAY meningsuiting.
Y DIFFERENCEDAY.COM Kom naar Bozar op 2 mei. Giffhy

um'l.rE:!l."rH';; m Bozar erg:lls

DE BRUXELLES

INSCHRIJVEN

HOGESCHODL BRUSSEL




Kurt

Van Eeghem

Kurt Van Eeghem is presentator,
acteur en schrijver

En mama vond
dat het goed was

Ik was zestien en wist niet beter dan dat ik ging trouwen met het
meisje van mijn dromen. Er bewogen zich uitzonderlijk leuke meisjes
in mijn omgeving; meisjes met wie ik ooit zo’n afspraak ‘voor het
leven’ zou maken. Dat je daar eerst grondig over nadenkt, was
bijkomstig; ik was jong, energiek, de hormonen stroomden door
mijn lifie. Nadenken werd overruled door fantasieén met als gevolg
massa’s vervormde sokken naast mijn bed.

Van homoseksualiteit had ik amper gehoord. Het bestond ergens,
maar waar? In het verborgene? Daar wilde ik niet verblijven. En toch,
ik slaagde in mijn ingangsexamen aan de Studio Herman Teirlinck
en wat mijn vader in een lange preek voorspelde, kwam uit: het
theaterwereldje is een poel van verderf.

Er was die jongen die plots naast me lag na een vrolijk feest, zijn blik
bracht mij in verwarring. Er waren spanningen waar ik niets van wist,
maar die uiteindelijk in een wonderlijke uitbarsting van geluk ontplof-
ten. Alles wat ik tot dan toe had ervaren, verdween in een dichte
mist. Dit was wat ik was en het was goed. Zet het uit je hoofd, dacht
ik een weekend later toen ik met mijn meisje door de duinen van mijn
kustdorp struinde op zoek naar een plaats waar we alleen konden
zZijn. Maar net daar eindigde het verhaal. Het zou geen huisje, tuintje,
kindje worden maar iets anders, iets waarvan ik het taboe kende
en verder niets. De uitkomst van mijn zoektocht was onvermijdelijk.

Niet dat ik meteen toegaf, tenslotte was ik normaal, gezond, aardig
om te zien, best wel verstandig en dus gewoon normaal. En dat
meisje was het mooiste en liefste wezen dat dit land ooit had voort-
gebracht. En, dacht ik, mijn ouders verdienden het niet om met een
perverse artiest in wording opgezadeld te worden.

Het gezond verstand nam het bij me over. Ik werd verliefd op een
jongen en we hadden het enorm naar onze zin. Dat verhaal ein-
digde en er kwam een andere jongen in beeld. Jongens waren als

Column

tram 4, er kwam steeds een andere. Soms moest je wat wachten
in de regen, dan was het lijden omdat ik alleen achterbleef, maar na
wat huilebalken sleepte ik mij naar het perron, liefdesverdriet of niet.
Nu ben ik dertig jaar samen met de liefste man ten westen van de
Chinese Muur, we zijn zelfs twintig jaar gelukkig getrouwd en hebben
een huisje, een tuintje en wat petekinderen.

Toen ik thuis mijn eerste echte vriendje voorstelde, was ik negentien
en kreeg ik van mama na een kort moment van nadenken die onver-
getelijke zin cadeau: als het met liefde te maken heett, is het goed.
's Avonds wandelden we naar de duinen en terug thuis vond ik op
de eettafel een extra kussen met een briefie erop gespeld, waarop
mama had geschreven: dit ga je nu wel nodig hebben. Ik heb geen
bijzondere inspanningen moeten doen om het taboe achter mij te
laten. Al meteen, diep in de vorige eeuw, vond mijn mama dat het
goed was.

Ik werd wereldberoemd in Vlaanderen en tijdens mijn eerste interview
met Humo vertelde ik vrijuit over mijn geliefde, een jongen. Tientallen
tieners penden een briefie naar de toenmalige BRT, naar het blad of
naar mij om me te bedanken.

Wellicht hadden zij allen een ander soort mama dan ik. Verbleven ze
in een minder tolerante omgeving of voerden ze een moeilik gevecht
met zichzelf, met de kerk, met een ander instituut of gewoon met
de heersende mores.

Het taboe is nog lang niet overwonnen. Jongeren halen elkaar het
bloed onder de nagels vandaan wanneer het ‘mietje’ in beeld komt.
Op straat krijgen ze klappen en in tienerkamers blijft er angst. Het
zelfmoordpercentage ligt aanzienlijk hoger bij wie zich uitgesloten
voelt of zichzelf uitsluit omdat ... ja, omdat wat? Komaan, mama’s
van deze wereld, hou van je kind en maak het duidelijk met die
prachtige zin: als het met liefde te maken heeft, is het goed.

deMens.nu Magazine

© Isabelle Pateer

45



46

Achter de schermen

De inzichten

In 2025 zijn er nieuwe afleveringen van De inzichten te zien op VRT 1 en VRT MAX.
Filosoferen op zondag met Nic Balthazar en vier uiteenlopende gasten, namelijk
schrijfster Lize Spit, kinder- en jeugdpsychiater Peter Adriaenssens, voorzitter van
deMens.nu Raymonda Verdyck, en schrijver en presentator Kurt Van Eeghem.

De inzichten op VRT 1 is een reeks van diepgaande gesprekken met
inspirerende gasten over hun levensinzichten. Mensen die filosoferen
over het leven, met Nic Balthazar als presentator en luisterend oor.
Het programma werd samen met deMens.nu ontwikkeld als vrijzin-
nig humanistisch alternatief op de televisie naast de erediensten.

De opnamen vinden plaats in de Gentse Boekentoren. Op 9 maart
2025 was het openhartige gesprek met schrijfster Lize Spit al te zien.
De aflevering met kinder- en jeugdpsychiater Peter Adriaenssens
wordt op zondag 13 april uitgezonden, die met Raymonda Verdyck,
voorzitter van deMens.nu, op zondag 4 mei, en die met schrijver
en presentator Kurt Van Eeghem op zondag 8 juni, telkens in de
voormiddag op VRT 1.

Alle vorige afleveringen van De inzichten zijn online beschikbaar. Ze
zijn integraal te bekijken op VRT MAX of te beluisteren als podcast.
Ook op de website van deMens.nu vind je meer informatie over de
uitzendingen.

deMens.nu Magazine

Joke Goovaerts

Gasten tot nu toe waren: zanger en muzikant Wannes Cappelle,
regisseur en scenarist Charlie Dewulf, acteur, regisseur en schrij-
ver Mathias Sercu, muzikante Meskerem Mees, moraal- en
techniekfilosofe Katleen Gabriels, criminoloog Christophe Busch,
chef-kok Seppe Nobels, bio-ingenieur Valerie Trouet, fotografe
Lieve Blancquaert, acteur en regisseur Johan Heldenbergh, docu-
mentairemaakster Karine Claassen, stand-upcomedian William
Boeva, mensenrechtenactivist, kunstenaar en schrijver Fleur
Pierets, acteur Frank Focketyn, actrice Maaike Cafmeyer, actrice
en regisseuse Maaike Neuville, schrijver en cultuurhistoricus David
Van Reybrouck, schrijver en politicus Jan Terlouw, triatleet Marc
Herremans, klimaatexperte en weervrouw Jill Peeters, actrice en
juriste Lien Van de Kelder, politicoloog Jonathan Holslag, filosoof
en wiskundige Jean Paul Van Bendegem, strafpleiter Christine
Mussche, fertiliteitsexperte Petra De Sutter, oorlogsverslaggever
Rudi Vranckx, humorist Geert Hoste, oncoloog Wim Distelmans,
gynaecologe Marleen Temmerman en VUB-rector Caroline
Pauwels.

foto’s © Joke Goovaerts



foto’s © Lieve Blancquaert

Ingezoomd

Niet elke reis is een vakantie

Op 31 maart 2025 is er een nieuwe campagne gelanceerd over Compagnon, een initiatief
van deMens.nu en Antorcha Humanista dat ondersteuning biedt aan zwangere personen
die een abortus overwegen na twaalf weken zwangerschap. Op 3 april is een open brief aan
de beleidsmakers van dit land gericht, in het kader van vijfendertig jaar abortuswetgeving.

Eén op de vijf vrouwen die je kent, zal ooit kiezen voor een abortus.
Jaarlijks reizen vierhonderd vrouwen naar Nederland voor een
zwangerschapsafbreking na twaalf weken. Vrijwilligers van Com-
pagnon begeleiden die personen. Deze nieuwe campagne is een
kans om niet alleen de Belgische abortuswetgeving te hervormen,
maar ook om fundamentele rechten zoals de zelfbeschikking van
de vrouw te versterken.

De nieuwe campagne ‘Niet elke reis is een vakantie’ wordt via de
sociale media verspreid. Het gaat onder andere om een video en
foto’s van Lieve Blancquaert, met de medewerking van Jan Jaap
van der Wal.

Ook de website www.mijnlichaam.be sluit daarbij aan. We roepen
eenieder op om een brief naar lokale politici te schrijven met de
vraag: hanteer de parlementaire vrijheid en maak de Compagnons
overbodig.

Op 3 april, de dag dat de Belgische abortuswetgeving vijffendertig
jaar bestaat, is er ook een open brief met dezelfde boodschap
gericht aan zij die ons land besturen. Momenteel hebben al
meer dan zeventig organisaties (lidverenigingen van deMens.nu,
abortuscentra van Luna vzw, maar ook studentenverenigingen,
zorgverstrekkers enzovoort) de brief ondertekend.

Urgentie van het probleem

De campagne heeft een helder doel: de Belgische abortuswetge-
ving moderniseren door de wettelijke termijn te verlengen naar het
niveau van Nederland en de verplichte reflectietermijn volledig af
te schaffen. Daarnaast is het cruciaal om abortus maatschappelijk

deMens.nu

te normaliseren, publieke steun te mobiliseren en
politieke besluitvormers onder druk te zetten om
snel actie te ondernemen.

Een ander doel is het verminderen van het stigma
rond abortus door de nadruk te leggen op auto-
nomie en waardigheid. Eén op de vijf vrouwen
maakt in haar leven een abortus mee. Wij geloven
dat elke persoon de vrijheid moet krijgen om te
beslissen over het voldragen of het beéindigen
van een zwangerschap. Elke passagier van
Compagnon heeft bovendien een eigen verhaal met persoonlijke
beweegredenen.

“We willen ervoor zorgen dat vrouwen tijdens die moeilijke tijd niet
alleen staan. Deze oplossing kan geen vervanging zijn voor brood-
nodige hervormingen”, aldus Anton Van Dyck, codrdinator van
Compagnon.

Jaarlijks reizen gemiddeld vierhonderd Belgische vrouwen naar
Nederland voor een abortus, omdat de Belgische wet na twaalf
weken zwangerschap geen ingreep meer toestaat. Ondanks een
politieke meerderheid sinds 2014 voor hervorming, blijven wets-
voorstellen geblokkeerd. Vrouwen betalen de prijs voor die politieke
stilstand. Met het begeleidende project Compagnon klinkt de roep
om hervorming eens zo luid.

De afgelopen tien jaar werden al duizenden personen door die
beleidsimpasse getroffen. Het wettelijke kader in Belgié is aan een
herziening toe. Mensen moeten vaak ver reizen en de kosten voor
een behandeling in Nederland kunnen oplopen tot 1.400 euro.
Bovendien biedt het Nederlandse systeem slechts een beperkte
psychosociale omkadering. Vaak gaat het om mensen die zich net
dan op een broos ogenblik in hun leven bevinden.

De missie van Compagnon is mensen in een kwetsbaar moment
discreet, waardig en veilig begeleiden. Compagnon is een netwerk
van mensen die geloven in keuzevrijheid, menselijkheid en solida-

riteit. Onze overbodigheid is ons hoogste doel.

Meer informatie vind je op: www.mijnlichaam.be

deMens.nu Magazine

47



48

van bij ons

Vi

willigers

Compagnon biedt praktische ondersteuning aan personen die ongewenst zwanger zijn en na
twaalf weken nog een abortus willen laten uitvoeren in Nederland, omdat de Belgische wet
dan geen ingreep meer toestaat. Soms is er behoefte aan een chauffeur en dan staan onder
meer deze twee vrijwilligers klaar om cliénten een veilige rit met begeleiding aan te bieden.

Sarah

Waarom koos je voor vrijwilligerswerk bij Compagnon?

Ik had een artikel over Compagnon in De Standaard gelezen en ik
wist meteen dat ik aan het project wilde meewerken. Exact vifftig jaar
geleden was ik zelf ongewenst zwanger en toen stond ik er helemaal
alleen voor. Ik moest alles zelf uitzoeken en alleen met de trein op en af
reizen. Ik kon er met niemand over spreken. Dat is de reden waarom
ik mij voor dit project wil inzetten.

Wat houdt je vrijwilligerswerk bij Compagnon precies in?

De aanvragen verlopen via de abortuscentra van Luna vzw. Die
verkennen alle opties, samen met de aanvrager. Als blijkt dat het
nodig is om naar Nederland te gaan, dan wordt de vrijwilligerspool
van Compagnon aangesproken. Wanneer ik de naam en het telefoon-
nummer van de cliént heb ontvangen, contacteer ik de persoon in
kwestie om een tijdstip en locatie af te spreken waar ik die zal oppikken.

De dag van de ingreep ga ik de cliént met de wagen ophalen en breng
ik die naar de kliniek in Nederland. Daar wacht ik tot die persoon uit de
kliniek is ontslagen en dan breng ik de cliént terug naar het gewenste
adres.

Wat hoop je met je vrijwilligerswerk te bereiken?

Niemand ondergaat een abortus als het echt niet moet. Het is zowel
lichamelijk als psychologisch een erg ingrijpende procedure. Daarom is
het belangrijk dat de persoon zo goed mogelijk omringd is. Als chauf-
feur de cliént naar Nederland voeren, is maar een kleine schakel in het
proces, maar het helpt.

Voor mezelf is het eveneens relevant dat ik dit kan doen. Op die manier
heb ik het gevoel dat de cirkel ook voor mij rond is.

Kan je dit werk makkelijk combineren met je activiteiten?

Ik ben sinds enkele jaren met pensioen. Niets doen staat echter niet
in mijn woordenboek. Ik zet me daarom ook nog in voor ander vrijwil-

| deMens.nu Magazine

Jérémy Celen

ligerswerk, ik volg les, ik doe aan sport, enzovoort. Maar ik kan me
meestal wel organiseren, zodat ik ten minste één keer per maand een
cliént naar Nederland kan brengen.

Hoe zou je mensen die nog twijfelen om vrijwilligerswerk op te
nemen, willen overtuigen?

Het is essentieel dat je volledig achter het project van Compagnon
staat. Je voelt je nuttig en je weet dat je de persoon die zich op dat
moment in een hachelike situatie bevindt, toch een bestje een goed
gevoel geeft.

Het wordt niet altijd uitgesproken, omdat er zoveel in die persoon
omgaat, maar je voelt de dankbaarheid echt aan. Dat geeft mij een
vredig gevoel. Als ik na een rit thuiskom, ben ik moe, zelfs uitgeput,
maar gelukkig.

© Shutterstock.com



Vrijwilliger worden bij Compagnon?

Compagnon is een initiatief van deMens.nu en Antorcha Humanista dat ondersteuning biedt aan zwangere personen die een
abortus overwegen na twaalf weken zwangerschap. Aangezien abortus na die termijn in Belgié niet meer mogelijk is, begeleidt
Compagnon de personen bij het regelen van een veilige reis naar Nederland, waar de ingreep nog wel kan plaatsvinden. De
vrijwilligers van Compagnon staan klaar met een rit en een stevige portie warmte.

Wat als je zelf behoefte aan hulp hebt? We raden je aan om eerst bij een abortuscentrum langs te gaan. Daar verkennen ze samen
met jou alle opties. Misschien hoef je zelfs niet naar Nederland. Blijkt dat toch nodig te zijn, dan wordt Compagnon gecontacteerd.

Meer informatie vind je op: www.abortus.be, www.mijnlichaam.be, www.deMens.nu en www.antorcha-humanista.com

Marnix

Hoe ben je als vrijwilliger bij Compagnon beland?

Het vrijwilligerswerk is eerder naar mij gekomen. Ik ken de initiatief-
nemer, Anton Van Dyck, die in de beginperiode van Compagnon
een oproep had gelanceerd. Ik heb daarop gereageerd, want ik
heb vertrouwen in hem en het initiatief. In het verleden heb ik ook
al vrijwilligerswerk gedaan en ik was op zoek naar een manier om
mijn engagement tegenover de samenleving op te nemen.

Hoe combineer je dit vrijwilligerswerk met je job?
Ik ben zelfstandige. De weken waarin ik naar een deadline toewerk,
zijn natuurlijk erg druk, maar de flexibiliteit van mijn beroep is een
voordeel. Om als individu zelf een initiatief op te starten, heb ik
onvoldoende tijd, daarom is het handig dat ik mijn vrije momenten
wel voor een initiatief als Compagnon kan inschakelen.

Ik werk vaak door tijdens de weekends, waardoor er tijdens de
week ook rustigere momenten zijn. Die kan ik dan inzetten voor
Compagnon. Het is soms een kwestie van timing, maar als ik vrij
ben en er is een oproep voor vrijwilligers, sta ik zeker paraat.

Hoe was je ervaring tot nu toe als vrijwilliger?

Ik ben tot op heden één keer met een cliént naar Nederland
gereden en ik moet zeggen dat het mentaal veel uitputtender
was dan ik had gedacht. We vertrokken om vijf uur 's ochtends
en waren pas tegen zes a zeven uur s avonds opnieuw thuis.
Dat moet een tijdje bezinken. En dan besef je ook dat je dat niet
elke dag kan doen, want de emotionele lading van zo’n reis naar
Nederland valt niet te onderschatten.

In principe ben je alleen chauffeur, maar er komt veel meer bijj
kijken. Je probeert wel neutraal te zijn, maar je voelt mee met je
medemens en je wil dan ook dat het goed verloopt. Je zit toch
in de ‘personal space’ van de cliént en je zoekt een balans voor
de manier waarop je handelingen stelt bijvoorbeeld. Je voelt het

© Shutterstock.com

verdriet en de stress van de persoon bij je in de wagen en dat
moet je een plaats kunnen geven.

Wat wil je met dit vrijwilligerswerk bereiken?

Ik zie het als een kleine bijdrage aan de maatschappij. Een initiatief
zoals Compagnon hangt veelal af van de goodwill van mensen.
Bovendien heb ik hier als vrijwilliger een rol die mij ligt. Het achter
de schermen opereren spreekt mij aan.

Die discretie is een zekere geruststelling in tijden waarin engage-
ment voor mensenrechten niet altijd vanzelfsprekend is. Je voelt
toch dat niet alleen de vrouwenrechten onder druk staan, maar
dat het een algemene tendens in de maatschappij is. Ik vind het
belangrijk om in deze tijden niet aan de zijlijn te blijven staan.
Daarom is het fijn dat ik op zo’n manier aan een betere wereld
kan bijdragen.

deMens.nu Magazine

49



Een bank vooruit

Leerkrachten niet-confessionele zedenleer over hun vak

Hoe kunnen de lessen niet-confessionele zedenleer ertoe bijdragen om taboes te doorbreken?

Ik kan me goed voorstellen dat er binnen een samenleving of groep bepaalde onderwerpen zijn waarover niet wordt
gesproken. Dat hangt af van verschillende factoren. Toch ben ik tot een verrassende conclusie gekomen wanneer het
over taboes en stereotypen in de klas gaat: jonge kinderen lijken daar veel minder gevoelig voor te zin.

Door aan een open en veilige klassfeer te werken en aandacht aan diversiteit te besteden, heb ik gemerkt dat kinderen
in de lagere school weinig terughoudendheid ervaren bij taboeonderwerpen. Het lijkt erop dat de gedachte dat sommige
onderwerpen ‘onbespreekbaar’ zijn, wordt aangeleerd. Gelukkig is dat proces nog niet voltooid op jonge leeftijd. De
openheid en eerlijkheid van kinderen vind ik fantastisch, net als hun nieuwsgierige blik op de wereld.

Een interessant voorbeeld daarvan is hoe kinderen reageren op diversiteit. Als je hen een foto van verschillende mensen
toont en vraagt wie er anders is, dan zullen ze vaak extra uitleg nodig hebben vooraleer ze begrijpen dat je op uiterlijke
kenmerken doelt. Dat geldt volgens mij ook voor taboeonderwerpen: iets wordt pas als taboe ervaren wanneer het
expliciet als zodanig wordt benoemd.

Ik las ooit over intergenerationele overdracht - het doorgeven van bepaalde kwaliteiten, eigenschappen of problemen
aan de volgende generatie - en denk dat er op dat vlak verandering plaatsvindt. Er is tegenwoordig veel meer informatie
beschikbaar en de vertrouwensband tussen ouders en kinderen, leerkrachten en leerlingen, en volwassenen en kinderen
in het algemeen lijkt te verschuiven. Daarnaast wordt er in de media steeds meer aandacht aan diversiteit besteed.
Jonge kinderen komen daardoor al vroeg in aanraking met verschillende perspectieven. Zo laten tv-programma’s als
Brandweerman Sam en Tik Tak mensen met een beperking, diverse huidskleuren en andere opvallende kenmerken zien.

Als leerkracht zedenleer zet ik in op een open en veilige klassfeer, waarbij ik thema’s bespreek op een manier die bij de
leeftijd van de leerlingen aansluit. Dat hoeft niet ingewikkeld te ziin: kleine acties maken al een groot verschil. Ik zorg voor
een veilige omgeving door duidelijke afspraken te maken. Bijvoorbeeld, dat wat in de klas wordt besproken, in de Klas
blift, en dat leerlingen mogen aangeven als ze ergens niet over willen praten. Daarnaast bouw ik vertrouwen op door af
en toe informele gesprekken met hen te voeren en een-op-een aandacht te geven. Ik oordeel niet over de antwoorden
van mijn leerlingen en stel me socratisch op.

Wanneer ik rond specifieke thema’s wil werken, maak ik gebruik van lesmateriaal van organisaties zoals Pimento, Sensoa
en Cavaria. Die bronnen bieden laagdrempelige en leeftiidsgerichte ideeén die helpen inschatten welke onderwerpen
voor welke leeftijdsgroep geschikt zijn. Want openheid is belangrijk, maar dat betekent niet dat er geen grenzen of

beperkingen zijn.

<7 4 ?‘::“;(,4 =7 ¢ =/ % 174 1 174 e’ mens:
G GG AT ATG ATG G RTGaTG i

S

50 deMens.nu Magazine



© De Puzzelaar

Breinpijn

1

7

N N |Ph|W|

Speel mee en maak kans op een prijs
Vul de sudoku en/of de Zweedse puzzel in en stuur je oplossing voor 18 mei 2025 naar
info@deMens.nu (vermeld in het onderwerp: Oplossing Breinpijn) of met de post naar
deMens.nu, Auguste Reyerslaan 70 te 1030 Schaarbeek.

Vermeld volgende gegevens: je volledige naam en adres, zodat wij je kunnen contacteren
als je tot de winnaars behoort, en de oplossing, namelijk de gele lijn in de sudoku en/of het
sleutelwoord van de Zweedse puzzel.

Uit de juiste inzendingen worden zes winnaars getrokken: drie voor de sudoku en drie voor
de Zweedse puzzel. leder van hen krijgt het boek Virank en vrij, maar mens! van Peter Algoet
(zie Van de bovenste plank, p. 52). In het volgende nummer publiceren we de oplossingen.
De winnaars worden persoonlijk gecontacteerd.

Oplossingen vorig nummer
Gele lijn sudoku: 742.983.561

Sleutelwoord Zweedse puzzel: verbondenheid
De winnaars ontvangen elk het boek Quo vadis, democratia? van Alain Leemans.

© De Puzzelaar

if collectieve
. j' verbruiks- | arbeids- j' niets babyslaap- j' telwoord vulkanisch 1' Kleine zeis groep daar ( uitgestorven
tidvak belasting | overeen- plaats gesteente spelers dier
I komst 16
[ Aefn volmaakt-
Vo L, V| o > ' v
donkere
2| leeg kamer
Iicl:‘a;rlns- . conflict middelpunt voertuig
11
milieu- ¥ kon. | rivier in Azié - v
vriendelijk |, redeneer- | atheneum
(voorvoeg- kunde "
sel) 14 onwetend lofdicht
riv.in Afrka [~ oude v v
Oude >
afstands- lengtemaat proef-
puntig Tes(;afw)ent maat opname gelofte
voorwerp ? eng 6
L Jand in het v v v koraaleiland muzieknoot |- v
idden- —»
netwerk-
Oosten 15| computer erg
loed > meisjes- | . * hap | +
chef-staf | e naam ot
(afk.) - Griekse Griekse
£ drank Kaas 3
- + onguur + * muzieknoot —» +
nauwelijks R lidwoord |
toga 8 vogelgeluid
S ¥ v eet- v
bezittelijk id >
voornaam- - jijenik AR iglo
e binnen 5
ko van wge |» ¥ v
snavel dezelfde groente >
vaccin soort bevel
o v streven naar —» v v
bevestiging —» afbeelding spoedig
10 draagband
T | + Iencthei;aat g + +
stijf bouwstijl haarkrul 9 houten vat —»
ad interim goud 1
L * laagtij - + + + i
schuif > kever Jor'l‘g:r':]s' .
zonnegod
gebergte Ly * uitvoer +
(Spaans) bovenste tovergodin
bevroren dakrand 9
grondtoon 9 water
Lo veel % niet klaar - * +
Japans reeds - .
bordspel wiskundig
noot 13 getal
Zweedse | godin van oets > norde >
munt de dageraad P
12
harts- individu- rivier in
tochtelijk aliteit Italié boksstoot
4
1 2 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16

deMens.nu Magazine

51



52

Van de bovenste plank

-
OQ

Q~ Peter Algoet

4

n humii]sme
flegd en uitgdiept

Met Virank en vrij, maar mens! biedt Peter Algoet
een toegankelijke inleiding tot het vrijzinnig
humanisme. Het boek is een herwerkte versie
van Vrizinnig humanisme: een kennismaking &
uitdieping uit 2014 en is bedoeld als een diep-
gaande verkenning van die levensbeschouwing.

Algoet kent het vrijzinnig humanisme van
binnenuit: vifftien jaar lang was hij actief aan de
slag bij de educatieve dienst en studiedienst van
het Humanistisch Verbond en gedurende een
decennium gaf hij les als leerkracht niet-confes-
sionele zedenleer en filosofie aan de IVG-School
in Gent.

Vier kernvragen

De auteur neemt de lezer mee in het vrijzinnig
humanisme aan de hand van vier dimensies.
In navolging van de achttiende-eeuwse Duitse
Verlichtingsfilosoof Immanuel Kant stelt hij zich-
zelf (en de lezer) vier vragen: wat kan ik kennen,
wie is de mens, wat moet ik doen en wat mag ik
hopen? Door die vragen te beantwoorden, kom
je als vrijzinnig humanist tot een wereldbeeld,
een mensbeeld, een maatschappijbeeld en een
zingevingsbeeld.

In het wereldbeeld gaat de mens als kennend
en begrijpend wezen op zoek naar kennis en

Peter Algoet
Acco, 2024
ISBN 9789464674422

ACCO
Ieam

tracht hij te vatten hoe dingen in elkaar zitten.
Voor gelovigen kan waarheid uit een godde-
lijke openbaring komen, voor vrijzinnigen kan je
waarheid alleen vinden met behulp van kritisch
denken en wetenschappelijk onderzoek. In de
tweede dimensie, het mensbeeld, stelt de mens
zich vragen over wie of wat hij zelf is: wat zijn mijn
talenten, hoezeer kan ik vrije keuzes maken? In
het maatschappijbeeld zien we de mens als een
moreel handelend wezen dat - onvermijdelijk -
ethische keuzes moet maken. Tot slot is de mens
op zoek naar de zin voor het én zijn bestaan. Hij
stelt zich vragen over de betekenis van een groter
geheel en over welke plek hij daarin inneemt.

Aan de hand van die vier invalshoeken en bijbe-
horende hoofdstukken krijgt de lezer zicht op
wat vrijzinnig humanisme als levensbeschouwing
inhoudt. Algoet pretendeert daarmee niet hét
vrijzinnig humanisme eens en voor altijd gedefi-
nieerd te hebben. Hij nodigt de lezer meermaals
uit om zelf zijn opinies te formuleren, volledig in
liin met de geest van de levensbeschouwing.

Verdieping en perspectieven

In het tweede deel van zijn boek gaat Algoet
dieper in op verschillende begrippen en hun
onderlinge samenhang. In het bijzonder heeft hij
aandacht voor ‘spiritueel atheisme’, een begrip

Vrank en vrij, maar mens!
Vrijzinnig humanisme uitgelegd en uitgediept

ontleend aan de Gentse filosoof Leo Apostel.
Hier laat de auteur de strakke structuur van
het eerste deel los en verkent hij uiteenlopende
thema’s: de betekenis van ‘vrijheid’, gelukkig zijn
zonder god, en de historische wortels van zowel
‘humanisme’ als ‘vrijzinnigheid’. Dat maakt van
het boek niet alleen een inleiding, maar ook een
waardevol naslagwerk voor wie over specifieke
onderwerpen wil nadenken, schrijven, lesgeven
of debatteren.

Algoet doorspekt zijn betoog met persoon-
like ervaringen en observaties. In het derde
en laatste deel reflecteert hij over vrijzinnig
humanisme in het onderwijs en hoe dat als
pedagogisch project vorm kan krijgen.

Kritisch doordenken
Het werk van Peter Algoet is het interessantst
voor lezers die al enige kennis van het vrijzinnig
humanisme hebben en dieper willen nadenken
over de geschiedenis, het heden en de toekomst
ervan. Het boek focust op theorie en concepten
- minder op de praktijk en de pioniers van het
vrijzinnig humanisme of de werking van instel-
lingen zoals het huisvandeMens, de categoriale
diensten en de verschillende vrijzinnige vereni-
gingen.

lbg]

deMens.nu Magazine



Speel mee met Breinpijn (p. 51) en maak kans om het boek Vrank en vrij, maar mens! van Peter Algoet te winnen.

Wij zijn zwanen

Lise Surmont

Roeselare, 2024

Uitgegeven in eigen beheer

Verkrijgbaar bij De Reyghere Boekhandel in
Brugge of via lise_surmont@hotmail.com

De toekomst van de kat

Over vraagstukken waar katten ons
voor plaatsen

Rutger Lazou

Houtekiet, 2019

ISBN 9789089247865

Black Dog

Regisseur: Guan Hu

Met: Eddie Peng, Tong Liya, Jia Zhangke,
Zhou You, Zhang Yi e.a.

Land: China - Jaar: 2024 - Duur: 110 min.
In de bioscoop en op dvd, blu-ray en VOD

toekomsi

Over

vraag-
stukken
waar

katten
ONS Voor
plaatsen

Soms vallen vorm en inhoud samen. Een apart
formaat, geen titel, geen auteur - alleen een
ambachtelijke linnen kaft, zacht en ruw tegelijk,
met twee gouden zwanen erop, in reliéfdruk
natuurlijk. Zo stelt Wij zijn zwanen van Lise
Surmont zich aan je voor. Met mysterie en
precisie tegelijk. De zinnelijkheid die de cover
uitademt, strookt met de aard van de dicht-
bundel, meteen ook het debuut van de auteur.

Woorden over verlies en verlangen, verande-
ring en verbinding rijgen zich even organisch
aan elkaar als een vertakkende boomkruin.
Met het openen van het boek stap je een rijke
zintuiglijke wereld binnen vol filosofische reflec-
ties en diepmenselijke gevoelens. Poézie op
haar best: je herkent haar en tegelijk had je
haar nog nooit z6 bekeken.

Artistieke duizendpoot Lise Surmont werkt
deels in de culturele sector, deels in een
bloementuin. Ze was onder meer cultureel
ambassadeur van de stad Roeselare. Als vrij-
williger werkte ze ook meermaals samen met
het huisvandeMens - haar talent was dus al
bekend, haar publicatie langverwacht. En die
stelt niet teleur. De bundel is sfeervol, puur,
esthetisch, uniek ...

[atv]

Rutger Lazou, moraalwetenschapper en
voormalige leerkracht niet-confessionele
zedenleer en filosofie, buigt zich in zijn boek
over de toekomst van onze trouwe vierpotige
metgezel. Hij benadert de kat vanuit weten-
schappelijk en filosofisch perspectief. Is er nog
een toekomst voor de kat als huisdier? Hoe
ethisch is het om voor een kat te kiezen? Wat
is nu precies de impact van de kat op onze
omgeving? Dat zijn enkele van de vragen die
Lazou in De toekomst van de kat naar voren
schuift en tracht te beantwoorden.

We leren ook meer over de verschillende types
katten en wat hen van elkaar onderscheidt.
Wat gedaan met zwerfkatten en hoe zijn die
anders dan de gedomesticeerde? We komen
meer te weten over de geschiedenis van die
domesticatie. Wat is de impact van de katten-
voerindustrie op de totale vleesconsumptie
en op het milieu. Zijn katten binnenkort ook
allemaal vegan of dienen we toch ons heil bij
kweekvlees te zoeken? En hoe houd je als
baasje het geluksniveau van je kat op pijl?
Dit boek blijft een must-read voor de gein-
teresseerde dierenvriend of voor wie een
weloverwogen keuze wil maken alvorens een
kat als huisdier te adopteren.

[dds]

(E) FFO

BLACK DOG

maen GUAE HE

In zijn film Black Dog vertelt de Chinese regis-
seur Guan Hu het aangrijpende verhaal van
Lang die na een gevangenisstraf van tien jaar
terugkeert naar zijn geboorteplaats aan de rand
van de Gobiwoestijn. De plek is onherkenbaar
veranderd. De inwoners worden uit hun huizen
verdreven en de vele zwerfhonden moeten uit
de stad verdwijnen voordat de Olympische
Spelen van 2008 in China beginnen. Lang
wordt ingeschakeld als hondenvanger en vindt
al snel een bondgenoot in een zwarte, gevaar-
lijike hond. Beide zijn eenzaam en op zoek naar
een nieuw begin. Dit prachtige verhaal verkent
de bijzondere relatie tussen mens en dier.

Dit flmdrama is niet alleen bijzonder spannend,
het verkent ook op subtiele wijze thema’s als
eenzaamheid, menselijk lijden, herintegratie en
de zoektocht naar zingeving in een geweldda-
dige wereld. Black Dog toont de verwoestende
effecten van het verleden op het heden en
onderzoekt het menselijke verlangen naar vrij-
heid en verlossing. Met visueel rauwe en grijze,
maar adembenemende beelden wordt de
krachtige thematiek treffend in beeld gebracht.
Bekroond met de prijs ‘Un certain regard’ op
het Filmfestival van Cannes. Ook op het Film-
festival Oostende viel de film in de prijzen.

lig]

deMens.nu Magazine

53



54

Actua

Freedom of Thought Report

Focus op blasfemie en apostasie

Humanists International, de wereldwijde koepel van humanistische
verenigingen, lanceerde op 30 januari 2025 de dertiende editie van
het Freedom of Thought Report. Dat jaarlijkse rapport onderzoekt
de situatie op het gebied van wetgeving en mensenrechten voor
humanisten, atheisten en niet-religieuzen over de hele wereld. Dit
jaar ligt de focus op blasfemie of godslastering en op apostasie
of geloofsverzaking.

De onderzoekers van Humanists International gaan ervan uit dat in
Belgié meer dan veertig procent van de bevolking zich als onge-
lovig, agnostisch of atheistisch identificeert, dus geen religieuze
overtuiging heeft. Wel rekening houdend met het gegeven dat
Belgié geen officiéle statistieken bijhoudt waarin religieuze gezind-
heid wordt vermeld.

Verschillende vormen van discriminatie

In 186 landen over de hele wereld worden atheisten gediscrimi-
neerd. Ongeveer zeventig procent van de wereldbevolking woont
in landen waar de uiting van humanistische waarden ernstig wordt
onderdrukt. Dat kan verschillende vormen aannemen. Sommige
landen zijn theocratieén met een staatsreligie en verplicht gods-
dienstonderwijs.

Het rapport onthult dat wetten op godslastering - zij het expliciet of
de facto wetten tegen ‘het kwetsen van religieuze gevoelens’, vaak
bedoeld om geweld tussen gemeenschappen te beteugelen - in
ten minste negenentachtig landen over de hele wereld bestaan en
zevenenvijftig procent van de wereldbevolking treffen.

In ten minste tien landen waar geloofsverzaking strafbaar is, staat
er zelfs de doodstraf op, namelijk in Afghanistan, Brunei, Iran,
Maleisi€, Malediven, Mauritanié, Nigeria, Qatar, Saudi-Arabié en
Jemen. In sommige landen kan alleen al de beschuldiging van
godslastering je leven in gevaar brengen, nog voordat er een
rechtszaak aankomt. Drieénzestig andere landen schrijven gevan-
genisstraffen voor, variérend van maanden tot jaren. In negentien
landen heb je kans om een boete of een andere administratieve
sanctie te krijgen.

De wetten op godslastering en geloofsverzaking worden dus
wereldwijd in verschillende mate toegepast en hoewel de zwaarte
van de straf kan variéren, blijft het effect hetzelfde: het smoren van
dialoog, kritiek en vrije meningsuiting.

Discriminatie van atheisten neemt soms ook subtielere vormen
aan, bijvoorbeeld door een discriminerende financiering of door
de oprichting van een humanistische organisatie te bemoeilijken.

Verworven vrijheden onder druk

Volgens de monitoring van Humanists International blijft Belgié
een van de veiligste landen voor vrijdenkers. Toch zijn er ook bij
ons belangrijke aandachtspunten. Zo neemt het extreemrechtse
gedachtegoed toe, waarbij men zich op de christelijke identiteit
beroept en andere levensbeschouwingen minderwaardig acht.

Als humanistische organisatie dienen we waakzaam te blijven dat
verworven vrijneden - denk onder meer aan vrij onderzoek, abortus
en euthanasie - niet worden teruggedraaid. De extreemrechtse
ideologie heeft de mensenrechten van vrijdenkers en bij uitbreiding
van alle burgers in het vizier. Als humanisten nemen we de huidige
normalisering van extreemrechts zeer ernstig.

Meer informatie op:
humanists.international en fot.humanists.international

The Freedom of
Thought Report 2024

H
\U
Humanists

INTERNATIONAL

Key Countries Edition

A global report on the rights, legal status and discrimination
against humanists, atheists and the non-religious

Meer activiteiten en nieuwsberichten op: www.deMens.nu

| deMens.nu Magazine



Stoicon-X Gent

UHHL

Hoe krijg je meer controle over je leven? Hoe ga je om met moeilijke
omstandigheden? Hoe stop je met piekeren? Wat is er belangrijk in
het leven?

Ook dit jaar organiseren het Geuzenhuis en het huisvandeMens Gent
een Stoicon-X Gent, al voor het vijfde jaar op rij. Op zaterdag 26 april
2025 kan je in het Geuzenhuis terecht voor een namiddag- en/of
avondprogramma vol stoicijnse inspiratie en praktische inzichten.

Naast vier lezingen kan je ook aan twee workshops deelnemen.
Voorkennis is niet nodig, iedereen kan van de stoicijnse levenskunst
proeven.

Actua

Het stoicisme is een praktische filosofie die gericht is op een goed
leven, voor jezelf en voor anderen. Een filosofie met meer dan twee-
duizend jaar ervaring, niet alleen voor denkers maar ook voor doeners,
die toepasbare inspiratie en houvast voor de praktijk biedt.

e Van 13.00 tot 14.00 uur: De kunst van goed ruziemaken, lezing
door Serge Ornelis.

e Van 14.20 tot 15.20 uur: Piekertraining, workshop.

e Van 15.40 tot 16.40 uur: Stoicijns ouderschap, het innerlijke kompas
van de opvoeder, lezing door Dennis de Gruijter.

e Van 17.00 tot 18.00 uur: Stoicijnse veggie maaltijldsoep, vooraf in
te schrijven.

e Van 18.00 tot 19.00 uur: Stoicisme als antigif voor ons ongelukkige
denken, lezing door Michael Vlerick.

e Van 19.20 tot 20.20 uur: Redelijk of onredelijk, workshop door
Dennis de Gruijter.

e \an 20.40 tot 21.40 uur: Creativiteit & stoicisme: de kunst van
verwondering, lezing door Glenn D’Hondt.

Meer informatie, programma en tickets op:
www.geuzenhuis.be/evenement/stoicon-x-gent-2025

Reactie deMens.nu en CAL

De Centraal Vrijzinnige Raad, het overkoepelende orgaan van
deMens.nu en het Centre d’Action Laique, heeft kennisgenomen van
het federale regeerakkoord dat op 31 januari 2025 door de regering
De Wever | werd gesloten. De Centraal Vrijzinnige Raad reageerde
met volgend perscommuniqué.

Zoals premier De Wever bij de bespreking van het regeerakkoord
terecht stelde, gaat er achter ieder cijfertje ook een mens van viees
en bloed schuil. Als koepel van alle vrijzinnige verenigingen in Belgié
verwachten we dan ook dat de nieuwe regering een dam opwerpt
tegen die steeds snellere verharding en ‘ontmenselijking’ van onze
samenleving.

Als vrijzinnig humanisten maken we ons zorgen. De welvaart van
toekomstige generaties veiligstellen is cruciaal. Maar in een tijd waarin
zowel wereldwijd als in eigen land de verruwing in politiek en maat-
schappij de boventoon voert én het meer extreme gedachtegoed als
gemeengoed wordt beschouwd, blijft het verdedigen van de mensen-
rechten te allen tijde noodzakelijk. Zonder enige toegeving.

Het humane karakter van het beleid en het respect voor de mensen-
rechten zijn twee belangrijke aandachtspunten voor de Centraal
Vrijzinnige Raad.

Met bijzondere aandacht voor ethische dossiers stelt de Centraal
Vrijzinnige Raad met de nodige voorzichtigheid vast dat de regerings-
partijen in de Arizona-regering komaf willen maken met de stilstand
in de ethische dossiers, namelijk euthanasie, abortus en draagvrouw-
schap, die de vorige regeerperiode kenmerkte. We hopen dat het niet
bij een intentie blijft en dat het aanpassen van de wettelijke kaders zal
gebaseerd zijn op wetenschappelijke bevindingen, zoals het verslag
van de experts van het multidisciplinaire wetenschappelijke comité
voor de evaluatie van de abortuswetgeving, en dat aan ieder parle-
mentslid de vrijheid wordt gegeven om in eer en geweten een stem
uit te brengen.

FEDERAAL
REGEERAKKOORD

2025-2029

deMens.nu Magazine

55



56

Kroniek

Op het terrein

Alexandra Rondas

Hoop is mijn houvast

Woensdagmorgen 29 januari 2025 brak de zon zachtjes door het
grijze wolkendek boven onze Vlaamse velden, terwijl ik van de
Oostkust naar de Westhoek reed. Het was de dag waarop vele
uren voorbereidend werk tot één geheel zouden samenvloeien.

Het was een bijzondere week, want die maandag waren in onze
hoofdstad, waar de NAVO haar hoofdkwartier heeft, meer dan
honderdtwintig militaire opperaalmoezeniers samengekomen.
Vertegenwoordigers van maar liefst dertig verschillende levens-
beschouwingen afkomstig uit meer dan veertig landen. Een aantal
maanden daarvoor ontvingen zij een officiéle uitnodiging vanwege
de Belgische divisie Dienst voor Religieuze en Morele Bijstand
waarin stond: “In samenwerking met de United States European
Command (USEUCOM) zijn wij vereerd om u uit te nodigen op
de jaarlijkse International Military Chiefs of Chaplains Conference
(IMCCQC). Het centrale thema is: de rol van mondiale, interlevens-
beschouwelijke dialoog voor wereldvrede.”

Mijn collega - een diaken - en ik - een moreel consulent - werden
gevraagd om één dag in het programma te organiseren in de vorm
van een culturele uitstap. We zijn beiden woonachtig en werk-
zaam in militaire kwartieren in West-Vlaanderen en twijfelden niet
lang over de invulling ervan. Ons viakke landschap is immers een
stille getuige van de talloze slachtoffers van oorlog en conflict. De
Spaanse schrijver-filosoof George Santayana (1863-1952) zei het
al: “Wie zijn geschiedenis niet kent, is gedoemd haar te herhalen.”
En dus trokken we naar de Westhoek.

Na een bezoek aan het Passchendaele Museum in Zonnebeke
ontvingen we de militaire opperaalmoezeniers, maar ook de lokale
militaire en civiele autoriteiten en vaderlandslievende verenigingen voor
een interlevensbeschouwelijke ceremonie op Tyne Cot Cemetery, de
grootste Commonwealth-begraafplaats op het vasteland.

| deMens.nu Magazine

Moreel consulenten bij Defensie nemen de pen op en
geven een inkijk in hun werk en werkomgeving

De zon was inmiddels verdwenen en er stak een gure wind op,
waardoor de zakdoekjes met een interval van drie minuten uit de
broekzak werden gehaald. Rechts van de Stone of Remembrance
stonden zeventien vaandeldragers en links ervan het zestienkop-
pige Ypres Male Voices koor. Op de trappen van de Stone of
Remembrance stond een eredetachement van de Marine met
witte handschoenen, witte riem en wapen in de hand. Schuin
voor hen twee trompetters van de Koninklijke Muziekkapel van de
Gidsen die de Last Post door hun koperen instrumenten bliezen.
Statig en sereen.

Nadat de onderofficier aan het eredetachement het bevel gaf om
in ‘geef acht’ te staan en het geweer te schouderen, namen de
padre en ik het woord. In ons discours lag de nadruk op Tyne
Cot als plaats van herdenking voor alle slachtoffers van oorlog
en conflict, of het nu meer dan honderd jaar geleden of vandaag
gebeurde, of het nu militairen of burgers betreft, of ze religieus
of niet zijn.

Wat de ceremonie enorm veel symbolische kracht gaf, waren
de bijdragen van de Canadese, Britse, Zuid-Afrikaanse en
Malawische aalmoezeniers en van een Duitse rabbijn. Ook zij
benadrukten allen vanuit hun context het belang van wederzijds
begrip en van dialoog om wereldvrede te promoten.

In de onvoorspelbare wereld van vandaag met geopolitieke
spanningen is het onze plicht om - samen met vele anderen -
onvermoeid aan dat doel te blijven werken. Vanuit onze rol als
militaire aalmoezeniers en moreel consulenten hebben we een
voorbeeldfunctie als het op interlevensbeschouwelijke dialoog
aankomt. Samenleven in vrede is niet louter een ideaal, maar
een essentieel fundament voor onze toekomstige generaties. En
hoop is mijn houvast.

© Defensie



Achter tralies

Kroniek

-

A
SMBG

Jurgen De Weweire

Fondation powr I'Assistance Morale aux Détenus
uaHUEADD LT PUELS[Q Sj0s0gy oo DUTIYIRE

© Shutterstock.com

Moreel consulenten van de Stichting voor Morele Bijstand aan Gevangenen getuigen over hun

ervaringen. Om privacyredenen zijn alle namen van gedetineerden schuilnamen

Een inventieve invulling

Mark was een cliént wiens vegetarische levenswijze regelmatig
onderwerp van gesprek was, omdat in de gevangenis waar hij
verbleef het vegetarische menu niet volledig vegetarisch was. Zo
kreeg hij wekelijks een paar keer vis aangeboden, maar die wilde
hij niet en dus nam hij die ook niet aan tijdens de etensbedeling.

Op een dag zag ik dat de deur van het inrichtingshoofd van de
gevangenis openstond en ik besloot binnen te springen om die
kwestie uit te klaren. De eerste reactie van de directeur was dat er
toch mensen zijn die zich vegetariér noemen en die wel vis eten.
Ik wees hem erop dat zo iemand eigenlijk een pescotariér is, geen
vegetariér. Waarop de directeur verder toelichtte dat, indien vis van
het vegetarische menu zou moeten verdwijnen, dat een rits domi-
nosteentjes zou doen vallen die de vegetarische optie om financiéle
redenen zou doen sneuvelen.

Toen ik Mark daarna zag, vertelde ik over mijn gesprek met de
directeur en waarom vis niet meteen van het vegetarische menu
zou verdwijnen. Dat maakte hem niet echt blij, maar nu wist hij
in ieder geval waar hij aan toe was. De vis zou blijven komen en
verder aandringen zou, in het slechtste geval, zelfs het einde van
het ‘vegetarische’ aanbod kunnen betekenen.

Een tijd later ontving Mark me echter met een brede glimlach en
meldde hij me dat hij voortaan alle dagen vegetarisch at. Hij had
er met een penitentiair beambte over gesproken en die had hem
gezegd dat hij simpelweg een briefie naar de keuken moest schrijven
met de melding dat hij allergisch is voor vis en schaaldieren. Het
gevolg zou zijn dat men hem dat niet meer zou mogen serveren
en ter compensatie voor iets anders zou moeten zorgen. |k vroeg
Mark of dat echt wel zo’'n goed idee was. Misschien zou de dokter
hem nu bepaalde medicatie onthouden. Maar de medische dienst
werkt onafhankelijk van de keuken, dus dat vormde geen probleem.

Ook in een gevangenis krijgen de regels wel eens een inventieve
invulling. En wat ik in die situatie nog het fijnst van al vind, is dat
het iemand van het bewakend personeel was die zijn vondst met
een gevangene had gedeeld.

Mensen voor wie de gevangenis een verre en onbekende
plek is, veronderstellen al gauw dat er wel een grote afstand
tussen bewakers en gevangenen zal bestaan. In de praktijk is
het echter zo dat het bewakend personeel vaak dichter bij de
gedetineerden staat dan om het even welke andere dienst. Een
nabijheid die soms onder spanning staat, maar die veel vaker
op een gemoedelijke manier verloopt.

Dagelijks zie je in gevangenissen beambten en gevangenen
met elkaar praten. Over ditjes en datjes, over iets dat ze op
het nieuws hebben gezien of dat recent in de gevangenis is
gebeurd. lets waar beide partijen een mening over hebben.
Dat ongedwongen contact wordt door het beleid nogal stijfies
omschreven als ‘dynamische veiligheid’, maar ik denk dan
gewoon bij mezelf dat waar mensen samen zijn, mensen elkaar
zullen ontmoeten. En dus wil het wel eens gebeuren dat tijdens
zo’n ontmoeting een chef en een gedetineerde samen tot een
oplossing komen.

Aan de slag als vrijwillig moreel consulent?

Interesse om als vrijwillig moreel consulent actief te zijn in een
gevangenis of een detentiehuis? Stuur je motivatiebrief en curri-
culum vitae via jobs@smbg-famd.be naar de Stichting voor
Morele Bijstand aan Gevangenen.

Momenteel zoekt SMBG kandidaten voor het detentiehuis in

Olen en voor de gevangenissen in Ruiselede, Dendermonde,
Hoogstraten, Wortel en Merksplas.

deMens.nu Magazine |

57



58

Column

Tinneke
Beeckman

Tinneke Beeckman is filosofe en schrijfster

Genuanceerd
en realistisch
berichten

Een taboe is een sociaal verbod dat samenhangt met een verlan-
gen naar zuiverheid. Als je bepaalde uitspraken doet of daden stelt,
bezoedel je de groep. Je brengt de groep in gevaar en je mag een
straf verwachten. Vroeger werd die straf door God (of door Goden)
voltrokken; de pleger kreeg pech, werd waanzinnig of ziek, of kon
zelfs overlijden. Tegenwoordig bestaan taboes nog steeds. De sociale
straf - uitsluiting - wordt door mensen uitgevoerd.

Een recent voorbeeld van een taboe - al valt dat woord niet - las ik in
het boek Morning After the Revolution: Dispatches from the Wrong
Side of History van de jonge, progressieve journaliste Nellie Bowles.

Bowles werkte sinds 2017 voor The New York Times. Ze beschrijft
hoe de sfeer na de moord op George Floyd in 2020 veranderde. Met
Black Lives Matter en de antifascistische beweging Antifa ontstonden
overal protesten. Het debat werd erg gepolitiseerd, ook in de media.

Activisten pleitten onder meer om de politie af te schaffen - Defund the
police. In sommige steden stemden lokale bewindvoerders daarmee
gedeeltelijk in. Bowles trok als reporter naar Seattle om die hervormin-
gen in een bepaalde wijk van nabij mee te maken. Ze moest echter
vaststellen dat het machtsvaculim tot nieuwe problemen leidde; dat de
criminaliteit, het geweld en de chaos overal toenamen (intussen is de
politie overal opnieuw actief). Maar toen ze daarover wilde publiceren,
kwam haar dat op felle kritiek te staan, vooral van jongere collega’s.
Het leek taboe om genuanceerd en realistisch over de keerzijde van
de intense protesten te berichten - Bowles dreigde als extremist of
racist te worden weggezet.

| deMens.nu Magazine

© Bob Van Mol

Tegelijkertijd voelde Bowles druk - van sommige collega’s en van vrien-
den - om zich publiek voor de ‘goede zaak’ in te zetten. De tijd vroeg
om heldere stellingnames en dat betekende dat wie een foute opmer-
king maakte of wie een onwenselijke stelling verdedigde, gecanceld
moest worden. Bowles geeft daarvan heel wat concrete voorbeelden.

En ze is ontwapenend eerlijk over haar eigen rol. Ze ervoer die periode
eerst als een prachtige tijd. Gewillig cancelde ze een witte schrijfster
nadat die een zwarte vrouw fout had geciteerd. Die daad gaf Bowles
naar eigen zeggen een zalig gevoel: ze had de goede zaak gediend
door de vrouw openlijk te veroordelen en ze voelde zich ook erg
geliefd binnen de groep. Maar stilaan begon de twijfel te knagen. Het
verlangen naar zuiverheid had ook een lelijke kant. Uiteindelijk over-
kwam Bowles wat Franse revolutionairen tijdens de periode van de
Terreur meemaakten: je voert anderen genadeloos naar de guillotine
tot je er zelf op belandt. Want onvermijdelijk schiet je vroeg of laat
tekort in de vereiste ideologische ijver. Bowles’ exit uit de groep werd
door vriendschap ingegeven: via privéberichten in WhatsApp werd
ze aangemaand om een jonge vriend op het toenmalige Twitter te
excommuniceren. Bowles kon het echter niet meer opbrengen. Haar
Twitter-stilte klonk oorverdovend luid en ze nam ontslag.

Bowles’ getuigenis levert een scherpe analyse van het sociale spel
op. Binnen de groep leeft een duidelijke eis: je moet publiek afstand
nemen van wie het taboe overtreedt of je wordt zelf onzuiver. Maar
het taboe werkt alleen binnen de groep. Zodra het je niet meer kan
schelen of je nog tot die groep behoort, verliest het taboe zijn beklem-
mende werking. En kan je schrijven wat je wil.



Levenskunst

Voorbij het taboe

K003} [8SUSOAN UBA BUUBL @ BlIessN|l

deMens.nu Magazine | 59



WIJ ZIJN ER VOOR JOU!

In een huisvandeMens kan je terecht voor: informatie (0.a. waardig levenseinde) - gesprekken -
vrijzinnig humanistische plechtigheden - gemeenschapsvormende activiteiten - vrijwilligerswerk

Provincie
Antwerpen

Jan Van Rijswijcklaan 96
2018 Antwerpen
032591080
antwerpen@deMens.nu

Lantaarnpad 20

2200 Herentals
014859290
herentals@deMens.nu

Begijnhofstraat 4
2500 Lier
014859290
lier@deMens.nu

Grote Markt 14

2800 Mechelen
015450225
mechelen@deMens.nu

Laar 2 bus 2
2400 Mol
014859290
mol@deMens.nu

Begijnenstraat 53 bus 6
2300 Turnhout
014427531
turnhout@deMens.nu

Brussels
Hoofdstedelijk Gewest

Sainctelettesquare 17
1000 Brussel

02 242 36 02
brussel@deMens.nu

Campus Etterbeek VUB
Pleinlaan 2
Site Willy Van Der Meeren

Lokaal P3.0.DE10, gele units

1050 Brussel

Provincie
Limburg

Klokkestraat 4 bus 1
3740 Bilzen
0893095 60
bilzen@deMens.nu

Opitterstraat 20
3960 Bree

089 73 0500
bree@deMens.nu

Grotestraat 10
3600 Genk

089 518040
genk@deMens.nu

Albrecht Rodenbachstraat 18

3500 Hasselt
011210654
hasselt@deMens.nu

Koningstraat 49

3970 Leopoldsburg
011516200
leopoldsburg@deMens.nu

Hertog Jan Plein 24
3920 Lommel
011340540
lommel@deMens.nu

Rijksweg 380
3630 Maasmechelen
089777421

maasmechelen@deMens.nu

Kazernestraat 10 bus 1
3800 Sint-Truiden
011884117
sinttruiden@deMens.nu

Vlasmarkt 11

3700 Tongeren-Borgloon
0124591 30
tongeren@deMens.nu

Provincie
Oost-Vlaanderen

Koolstraat 80-82
9300 Aalst
06377 54 44
aalst@deMens.nu

Boelare 131

9900 Eeklo
09218 73 50
eeklo@deMens.nu

Kantienberg 9
9000 Gent

09 23352 26
gent@deMens.nu

Zuidstraat 13
9600 Ronse
05521 49 69
ronse@deMens.nu

Stationsplein 22

9100 Sint-Niklaas
037772087
sintniklaas@deMens.nu

Hoogstraat 42

9620 Zottegem
093268570
zottegem@deMens.nu

Provincie
Vlaams-Brabant

Leuvensestraat 28
3200 Aarschot
013325309
aarschot@deMens.nu

Koning Albertstraat 87
3290 Diest
013325309
diest@deMens.nu

Molenborre 28 bus 2
1500 Halle
023831050
halle@deMens.nu

Brusselsestraat 203
3000 Leuven
016235635
leuven@deMens.nu

Beauduinstraat 91 bus 1
3300 Tienen
016818670
tienen@deMens.nu

Frans Geldersstraat 23
1800 Vilvoorde
022537854
vilvoorde@deMens.nu

Provincie
West-Vlaanderen

Hauwerstraat 3C
8000 Brugge
050335975
brugge@deMens.nu

Esenweg 30

8600 Diksmuide
051550160
diksmuide@deMens.nu

Korte Torhoutstraat 4
8900 leper
057230630
ieper@deMens.nu

De huizenvandeMens zijn

een initiatief van deMens.nu

Meer info op
www.deMens.nu

de

P

mens:nu

is vrijzinnig humanistisch

huis
van de mgns

is vrijzinnig humanistisch

Galloperstraat 48
8670 Koksijde
058520894
koksijde@deMens.nu

Overleiestraat 15A
8500 Kortrijk

0566 2527 51
kortrijk@deMens.nu

Godshuislaan 94
8800 Roeselare
0512628 20
roeselare@deMens.nu




	2504073_DeMens_2025.02
	deMensnuMagazine_jg14nr2_p50_lres

